
                                               Тайттирия Упанишада 
 

1 
 

ТАЙТТИРИЯ УПАНИШАДА 
by Swami Nikhilananda 

РАЗДЕЛ НАСТАВЛЕНИЯ 

Part One - On Siksha or Pronunciation 

Лекция 1 - Введение 

Chapter I-Invocation 
 
Диалог между Гуру и продвинутым учеником. Ученик пересказывает учение, а все 
остальные слушают пересказ. Пересказ составляет Тайттирия Упанишаду.   
 
Сначала мы рассматриваем введение к Упанишаде в книге Др. Каки. 
Значение слова Упа-ни-шад. 
Упанишада часть Яджур Веды.  
Тайттирия Сахита – текст внутри Упанишады, в нем заключение, обзор Тайттирии.  
Сахита – часть Веды, там описывается теория Брахмана. Внутри Сахиты главы 7-9 
составляют Тайттирия Упанишаду. Главы 7-9 так же называются Vallis, разделы.  
О чем раздел 1? В старые времена мальчик в 12 лет уходил на учебу к Гуру. Все учи-
ли наизусть и ничего не было записано. В 1 разделе говорится о том, как нужно 
учить, чтобы сохранить значение текста. Множество уловок, чтобы сохранить, убе-
речь знание. Каким должен быть ученик, чтобы понять Упанишаду? Почему я пло-
хой ученик? – нельзя лгать, совершать насилие, т.п.  
 
В Гите есть мантра, где говорится, что Кришна учил Солнце, Солнце передало зна-
ние Ману, Ману передал его дальше. По мере передачи знания, оно искажалось. В 
конце концов стало очень трудно понять, что же было сказано Солнцу. Поэтому 
Кришна теперь учит Арджуну изначальному знанию. Можно размышлять иначе: Ат-
ман внутри меня, как Солнце. Но Знание моего собственного Я загрязнилось, закры-
лось всеми наложенными фильтрами. Хороший искатель знает, как очиститься от 
них для того, чтобы Знание могло пройти через него.  
 
Данная Упанишада дает техники, как следует думать о теле, как удалить 5 оболочек, 
как войти внутрь и найти Чистое Знание.  
 
Говорится, что следует идти путем Истины, Реальности. Далее объясняется, что та-
кое Реальность. Говорится, что следует искать и найти Брахман. 
 
Следующий раздел о Брахмане. Дается концепция «Сатьям Гнянам Анантам Брах-
ман» - все вокруг есть Блаженство. Описывается Брахман, как вне времени, т.п. 
Описывается, как Брахман создал Великие Элементы и вселенную. Описывается так 
же природа Ананда, Блаженства.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

2 
 

Говорится, что перестают существовать речь, мысли и единственное, что остается – 
Блаженство.  
 
Далее во 2 разделе дается концепция Панча коша. Что освещает мое тело, мои сны? 
Мандукья рассматривает 3 состояния, здесь говорится о 5 Кошах. Нужно разобрать-
ся, как связаны состояния и Коши. Освобождаясь о Кош, я так же освобождаюсь от 
состояний.  
 
Следующий раздел говорит о Блаженстве: «Раса Вали». Освобождение от Кош, пе-
реживание Блаженства, Счастья.  
 
Последний раздел Бхригу. Здесь дается описание Самадхи и Садханы. Объясняется, 
как можно выйти, стать вне Панча Кош. Пожелание, чтобы все, кто читают Упани-
шаду, испытали то же Блаженство, что и Риши.  
 
oṃ śaṃ no mitraḥ śaṃ varuṇaḥ | śaṃ no bhavatvaryamā | śaṃ na indro bṛhaspatiḥ | śaṃ no 
viṣṇururukramaḥ 
namo brahmaṇe | namaste vāyo | tvameva pratyakṣaṃ brahmāsi | tvameva pratyakṣaṃ brahma vadiṣyāmi | 
ṛtaṃ vadiṣyāmi | satyaṃ vadiṣyāmi | tanmāmavatu | tadvaktāramavatu | avatu mām | avatu vaktāram 
oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ 
 
Hari Om. May Mitra be propitious unto us! May Varuna be propitious unto us! May Ar-
yaman be propitious unto us! May Indra and Brihaspati be propitious unto us! May Vishnu, 
of wide strides, be propitious unto us! 
Salutation to Brahman! Salutation to Thee, O Vayu! Thou indeed art the visible Brahman. 
Thee indeed I shall proclaim as the visible Brahman. Thee indeed, O Vayu, I shall proclaim 
as the right. Thee indeed I shall proclaim as the true. 
May It protect me! May It protect the teacher! May It protect me! May It protect the teach-
er! 
Om. Peace! Peace! Peace! 
 

Хари, Ом! Да будет благосклонен к нам Митра, благосклонен Варуна, благосклонен к 
нам Арьяман, благосклонен к нам Индра, Брихаспати, благосклонен к нам широко 
шагающий Вишну! Поклонение Брахману! Поклонение тебе, Ваю, ты – зримый 
Брахман! Я буду говорить о тебе – зримом Брахмане. Я буду говорить должное. Я 
буду говорить правду.  

Да защитит это меня, защитит это говорящего, да защитит меня, да защитит 
говорящего. Ом! Мир, мир, мир!  

 

Все начинается с приветствия всех предшествующих Гуру – вводная Мантра к Упа-
нишаде. Др. Кака объясняет ее. Много людей в наши времена, которые не хотят 
иметь дела с концепциями. Они хотят делать конкретные дела, помогать людям. Это 
ведет к тому, что забывается, что Карма никогда не ведет к Знанию. Обсуждает Пра-



                                               Тайттирия Упанишада 
 

3 
 

рабдха, Санчиткарма. Как перестать быть тем, кто действует, перейти к Нишкамкар-
ме. 

Далее Др. Кака говорит о том, что Знание Упанишад было аккуратно передано и до-
шло до нас. Поэтому важен способный ученик, который потом сам станет правиль-
ным Гуру и передаст Знание дальше. Получив Знание от неправильного учителя, я 
буду не в состоянии переварить его. Так на нас, кто учит, накладывается ответствен-
ность.  

Окончательное Знание не достигается простым накоплением отдельной информации, 
все, что мы учим, просто удаляет то, что мешает получить Знание. Знание откроется 
само. Таким образом, ученик должен быть подготовленным и учение проводится 
правильным образом. Будет так же описано переживание Знание.  

 

Мантра мира. Мы просим благословление у Гуру, у звезд, всего окружения, чтобы 
ничто не помешало мне правильно понять Упанишаду. Все Упанишады так начина-
ются. То, чему они учат, нельзя достичь просто чтением книг. Поэтому такая подго-
товка. Сюда включается и мой ум, внутренние помехи. Буквальное значение слов 
может показаться смешным и наивным. Но Знание, к которому мы стремимся, ис-
ключительно тонкое! 

 

 

 Лекция 2 – Раздел 1, Главы 1-3 
 

 
Упанишада состоит из разделов, каждый раздел посвящен отдельной теме, поэтому 
как будто в ней отдельные книги.  
 
Говорится, как совершать правильные дела, настрой на Дхарму. Дхарма – моя сущ-
ность совершать правильные поступки. Должно стать моей сущностью! Часто мы со-
вершаем весьма неправильные поступки. Часто мы совершаем Дхарма и Адхарма, 
все вперемешку.  
 
Мантра мира: 
Обращение к Индре, Вишну. Просится благословление говорить не просто правду, но 
правильную правду. Начинается с «Ом», таким образом все посвящается и предлага-
ется Ом, символу Брахмана. Я могу говорить благодаря тому, что за всем стоит 
Брахман.  
 
Др. Кака указывает на важность мантры мира перед началом изучения Упанишады. 
По сути моя квалификация недостаточна для понимания истинной сущности Упани-
шады. Поэтому очень важна поддержка и настрой перед началом. Самая большая 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

4 
 

трудность – мои внутренние помехи: Мала, Викшейпа. Если бы у меня их не было, 
можно было бы не просить о поддержке и защите, я была бы уже и так защищена. 
Как искателю, мне нужно серьезно задуматься о том, почему я ищу защиту – все 
внутренние помехи. Но есть и внешние. Я полностью отдаюсь, предаюсь Твоей си-
стеме. Если что-то происходит в Твоей системе, мешающее моей учебе, то, пожалуй-
ста, хотя бы на время учебы, защити меня от внешних трудностей. Такой способ пре-
даться Его системе. Все происходит по Его воле, я ничего здесь не контролирую. За 
мантрой мира стоит глубокая вера и искреннее стремление понять учебу.  
 
Др. Кака говорит, что силы моего тела полностью зависят от того, что мне дано Бо-
гом. Поэтому упоминается Индра: чтобы все работало правильно, чтобы я не заснула, 
во время занятия, ничего не болело. Индра король божеств, все в Его подчинении. 
Вишну поддерживает все. Мои ошибки и успех в течении дня я складываю к ногам 
Вишну, сажусь за учебу и не буду думать ни о моих успехах ни об ошибках.  
Брихаспати – Юпитер, так же имя святого. Он отвечает за способности работы Буд-
дхи.  
  

Chapter II-Lesson on Pronunciation 

 

oṃ śīkṣāṃ vyākhyāsyāmaḥ | varṇaḥ svaraḥ | mātrā balam | sāma santānaḥ | ityuktaḥ śīkṣādhyāyaḥ || 

Om. We will expound Siksha, or the science of pronunciation. It deals with sound, pitch, 
quantity, force, modulation and combination. Thus, is explained the lesson on pronuncia-
tion.  

Мы изложим науку произношения: о звуке, ударении, длительности, усилии, 
"выравнивании", соединении. Таково учение о произношении.  

 

Здесь тема меняется. śīkṣādh – часть Вед, в ней говорится, как нужно читать, произ-
носить, делать акценты. От всего зависит смысл. Теория классической музыки Индии 
основана на Ведах. Правильные звуки способны оказывать влияние на наше тело. 
Поэтому уделяется такое внимание чистоте произношения. Как происходит понима-
ние чего бы то ни было? Знание, переданное в виде звука, открывается мне. В наше 
время все это изрядно утеряно. Когда произносится неправильно, невозможно пере-
дать правильное значение. Правильное произношение - sāma 

 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

5 
 

Chapter III-Meditation on the Combinations 

1 
saha nau yaśaḥ | saha nau brahmavarcasam 

athātaḥ saṃhitāyā upaniṣadam vyākhyāsyāmaḥ | pañcasvadhikaraṇeṣu | adhilokamadhijyautiṣamad-
hividyamadhiprajamadhyātmam | tā mahāsaṃhitā ityācakṣate 

May glory come on both of us together! May the light of Brahman shine alike through both 
of us! Now we will explain the Upanishad on the Samhita (combinations) under five heads: 
with regards to the worlds, the heavenly lights, knowledge, progeny and the atman (body). 
People call these the great Samhitas. First, with regard to the worlds: The earth is the first 
form, heaven is the last from, the akasa is the union and the air is the medium. Thus with 
regard to the worlds. 

[Да будет] с нами обоими слава, [да будет] с нами обоими свет божественного 
знания! Теперь изложим упанишаду о соединении в пяти частях – относительно 
миров, относительно светочей, относительно знания, относительно потомства, 
относительно тела. Их называют великими соединениями.  

Теперь – относительно миров: земля – предшествующий элемент, небо – 
последующий элемент, воздушное пространство – соединение, ветер – средство 
соединения. Это – относительно миров.  

 

2 
athādhilokam | pṛthivī pūrvarūpam | dyauruttararūpam | ākāśaḥ sandhiḥ | vāyuḥ sandhānam | ityadhilokam  

Next, with regard to the heavenly lights: Fire is the first form, the sun is the second form, 
water is the union and lightning is the medium. Thus with regard to the heavenly lights. 

Теперь – относительно светочей. Огонь – предшествующий элемент, солнце – 
последующий элемент, вода – соединение, молния – средство соединения. Это – 
относительно светочей.  

3 
athādhividyam | ācāryaḥ pūrvarūpam | antevāsyuttararūpam | vidyā sandhiḥ | pravacanaṃ saṃdhānam | it-
yadhividyam 

Next, with regard to knowledge: The teacher is the first form, the pupil is the second form, 
knowledge is the union and the recitation is the medium. Thus with regard to knowledge. 

Теперь – относительно знания. Учитель – предшествующий элемент, ученик – 
последующий элемент, знание – соединение, наставление – средство соединения. 
Это – относительно знания.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

6 
 

4 
athādhiprajam | mātā pūrvarūpam | pitottararūpam | prajā saṃdhiḥ | prajananaṃ saṃdhānam | ityadhipra-
jam 

Next, with regard to progeny: The mother is the first form, the father is the second form, the 
progeny is the union and procreation is the medium. Thus with regard to the progeny. 

Теперь – относительно потомства. Мать – предшествующий элемент. Отец – 
последующий элемент, потомство – соединение, зачатие – средство соединения. 
Это – относительно потомства.  

5 
athādhyātmam | adharā hanuḥ pūrvarūpam | uttarā hanuruttararūpam | vāk saṃdhiḥ | jihvā saṃdhānam | it-
yadhyātmam  

Next, with regard to atman: The lower jaw is the first form, the upper jaw is the second 
form, the speech is the union and the tongue is the medium. Thus with regard to the atman. 

Теперь – относительно тела. Нижняя челюсть – предшествующий элемент, верхняя 
челюсть – последующий элемент, речь – соединение, язык – средство соединения. 
Это – относительно тела.  

6 
itīmā mahāsaṃhitāḥ 

ya evametā mahāsaṃhitā vyākhyātā veda | saṃdhīyate prajayā paśubhiḥ | brahmavarcasenānnādyena 
suvargyeṇa lokena 

There are the great Samhitas. He who meditates on these Samhitas, as here explained, be-
comes united with progeny, cattle, the light of Brahman, food and the heavenly world. 

Таковы великие соединения. Кто знает эти великие соединения, изложенные так, 
бывает наделен потомством, скотом, светом божественного знания, пищей для 
питания, небесным миром.  

 

Глава связана с предыдущей. В 1 мантре просится благословление Гуру и ученику.   
saha nau – ты и я, мы оба. Пусть мы оба будем успешными: кто говорит и кто слуша-
ет, мы оба достигнем Просветления.  
Adhilokam adhijyautiṣam adhividyam adhiprajam adhyātmam – 5 средств для достижения успеха, 
мы просим их поддержки при изучении Упанишады.  
 
Сначала об adhiloka (1). Что такое adhiloka? Лока – это сфера, область. Есть земля и 
есть небо, воздух соединяет их. Мы говорим о земле, атмосфере и пространстве. 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

7 
 

Здесь это называется adhiloka. Земля и рай, посередине пространство. Соединение 
между ними Вайю, ветер.  
Зачем все это? Разным людям нужны различные объекты для того, чтобы сфокусиро-
вать интеллект. Здесь перечисляется все, что окружает меня: земля, небеса, про-
странство посередине. Бесконечность, огромность используется, чтобы фокусиро-
ваться на нее, т.к. в конечном итоге я хочу понять нечто большее, чем я. Т.е. не фоку-
сируюсь на что-то маленькое, как идол. Ведь я изучаю нечто абстрактное, поэтому 
такой пример абстрактного. Др. Кака говорит, что у разных людей различные объек-
ты для Упасаны и это один из объектов Упасаны, позволяющий расширить абстрак-
цию.  
Другое объяснение: мы работаем над тем, чтобы интеллект стал тоньше и тоньше.  
 
Вся Упанишада для продвинутых искателей, мы изучаем философию Брахмана. Ис-
катель знает уже теорию, теперь он фокусируется на то, что вокруг него. Это нужно 
продвинутому искателю для того, чтобы понять, что есть Брахман. В наши дни мало 
поклоняются абстрактному Ишваре, больше сейчас используются Аватары Рама или 
Кришна. Но нужно помнить, что в любом случае я поклоняюсь в конечном итоге Аб-
страктному. До того, как появились Аватары, было Солнце, дающее свет и т.п. Рань-
ше люди были более способны поклоняться Абстрактному. Сейчас нам всем нужны 
имена и формы символов. Вместо Ганеша и других, здесь говорится об Адхилока, 
Адхиджйотиш.  
 
Далее говорится об adhijyautiṣ. (2) Вода соединяет Агни и Сурья. 
Зачем все это? Мы садимся на час и честно учим Упанишаду, но весь день потом не 
вспоминаем о ней. Нужны разные механизмы, чтобы мы потом продолжали помнить, 
о чем мы учили. Все нужно для фокусирования интеллекта. Адхилока, Адхиджйотиш 
– различные механизмы фокусировки. Фокус всегда на Абстрактный Брахман. Упа-
нишады говорят о правильном направлении. Все механизмы обеспечивают правиль-
ное направление на Абстрактный Брахман. Невозможно фокусироваться на что-то 
одно, поэтому говорится о нескольких направлениях. 
Адхиджйотиш – поклонение Огню, Солнцу, Воде между ними. Во многих формах 
Упасаны присутствует Агни, Огонь. Поклоняясь другим божествам, часто вовлекает-
ся Агни. Мы не знаем почему так, нам это все равно. 
 
Adhividyam (3) – система Знания. Присутствуют Гуру и ученик в качестве элементов 
системы знания. До этого мы говорили об Огне, Солнце и Воде. Здесь Гуру и ученик 
и Знание, которое их соединяет. Все время говорится о двух элементах и соединении 
между ними.  
 
Adhiprajam (4) – мать и отец. Они не могут быть матерью и отцом, если между ними 
нет соединения в виде ребенка.  
 
Зачем мы говорим о соединениях? В главе говорится о том, что пусть мы оба будем 
успешными и учитель и ученик. Говорится о передачи очень абстрактного Знания. 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

8 
 

Передача Знания должна быть сохранена. Поэтому упоминаются все соединения. Рай 
каким-то образом соединён с землей. Пусть рай и земля будут защищены, пусть 
Огонь и Солнце будут защищены. В процесс учебы пусть мы станем Одним: Гуру и 
ученик. Сильный акцент на Единство, быть Одним. Поэтому важны соединения и 
средства соединения.  
adhiprajam adhyātmam 
Adhyātmam (5) – тело. Говорится о челюстях. Соединяет их речь. Нужно двигать че-
люсти, чтобы говорить. Язык – средство. Так мы поклоняемся речи и ее средствам.  
 
В конце концов говорится о наградах за поклонение. Будет дан скот и пища и до-
стигнется Просветление.  
 
Др. Кака говорит, что все определяется Прарабдхой, получим мы что-то или нет. 
Важно принять систему и тогда даже в молитве я не прошу ничего вне системы, не 
прошу ничего, что мне не принадлежит, т.к. я приняла систему. Я получу все, о чем 
прошу, естественным образом. Иными словами я всегда довольна тем, что происхо-
дит.  
 
 

 Лекция 3 – Раздел 1, Главы 4-7 
 

Chapter IV-Prayer for Wisdom and Fortune 

1 

yaśchandasāmṛṣabho viśvarūpaḥ | chandobhyo'dhyamṛtāt saṃbabhūva | sa mendro medhayā spṛṇotu | 
amṛtasya deva dhāraṇo bhūyāsam || 1 || 

śarīraṃ me vicarṣaṇam | jihvā me madhumattamā | karṇābhyāṃ bhūri viśruvam | brahmaṇaḥ kośo'si 
medhayā pihitaḥ | śrutaṃ me gopāya || 2 || 

 
May He who is the bull of the Vedic hymns, who assumes all forms, who has sprung from 
the immortal hymns of the Vedas-may that that Indra cheer me with wisdom. O God, may I 
be the possessor of immortality! 
May my body be competent; may my tongue be exceedingly sweet; may I hear abundantly 
with my ears. Thou art the sheath of Brahman, concealed by intelligence. Guard for me 
what I have learnt. 

Тот бык песнопений, принимающий все образы, что возник из песнопений, из 
бессмертия, – Индра – да одарит он меня мудростью. Да стану я, боже, 
обладателем бессмертия.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

9 
 

Да будет тело мое крепким, язык мой – сладчайшим. Да смогу я слышать ушами 
многое.  

Ты – кладезь Брахмана, покрытый мудростью. Охраняй услышанное мною.  

 

В предыдущих 3 мантрах говорили о соединении между более высоким объектом и 
более низким, стремясь привести их на один уровень существования: огонь и солнце, 
учитель и ученик, нижняя и верхняя челюсти – все они связаны и действуют вместе. 
Соответственно пусть мы будем вместе успешными: учитель и ученик и в процессе 
учебы пусть мы оба достигнем Просветления.  

Все шлоки просят о хорошем, о благословлении, чтобы у меня было правильное по-
ведение и право получить знание.  

В мантре 4 изменяется немного тема. Индра здесь символ Ом, с Него начинается весь 
мир. Мы поклоняемся символу Ом, который есть Бог Индра. Индра здесь не тради-
ционный Бог Индра. Причина по которой мы поклоняемся здесь Ом в том, что все 
мантры-молитвы, которые просят о поддержке, начинаются всегда с «Ом» и пытают-
ся связать меня с Брахманом. Ом символ Брахмана и мы просим Брахман напрямую о 
благоприятных условиях.  

В мантре 4 говорится в первую очередь о способности интеллекта учить, интеллект 
должен быть настроен на учебу. Следует помнить о Том, что стоит за интеллектом. 
Ом символизирует Первичное Знание, Первичный Звук. Произнося «Ом» мы гово-
рим о благоприятном, многообещающем Знании. Мы просим Ом дать мне правиль-
ный настрой, правильную память, чтобы понять и запомнить то, что мы учим.  

Далее мы просим «пусть я буду вечной». Это означает, что пусть Знание, полученное 
в результате учебы, всегда будет со мной, чтобы я никогда его не забыла. Истинная 
природа Знания бессмертность, поэтому я сама стану Брахманом, стану вечной.   

Затем просим о правильном теле для учебы. Кажется, что очень материальная прось-
ба. Но нужно помнить, что интеллект есть часть тела, тонкое тело. Есть и физическое 
тело, которое тоже должно быть настроено на учебу. Здесь напоминается, что Знание 
есть моя главная цель в жизни. Пусть мое тело будет в состоянии каждый момент 
наблюдать полученное Знание.   

Пусть я всегда буду говорить сладко. Пусть я всегда буду слышать хорошее. Дело не 
в том, чтобы быть милой к окружающим. Сладость исходит из состояния спокой-
ствия и счастья внутри. Такое состояние идет от близости к своему истинному Я. 
Ничто другое не беспокоит меня. Поэтому я становлюсь «сладкой» естественным об-
разом и естественным образом все, что я слышу, становится хорошим. Пока все это 
только лишь борьба во мне, я все время забываю свое Я. Др. Кака говорит нам, что 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

10 
 

когда нужно сказать правду, нужно уметь сказать ее мягко. Если невозможно сказать 
мягко, то пусть у меня хватит мудрости не говорить ее совсем. Есть выражение 
«горькая правда». Часто мы говорим другим, что не нужно было бы так делать или 
еще какие-то неприятные вещи. Нужно уметь воздерживаться от них. Нужно пом-
нить, что всякий раз, когда я говорю неприятные слова другим, то меня они отбрасы-
вают от Моей природы и моего права на учебу.  

Пусть я буду слышать многое. «Многое» здесь относится к учебе. Пусть я не буду 
слышать второстепенное, но услышу то, что связано с учёбой. Мой интеллект отто-
чен и готов к тому, что я буду учить. Сев перед Гуру с таким настроем, я смогу пра-
вильно усвоить сказанное, все, что уже учили и что учим, смогу все связать.  

В последней части говорится о том, что Я сама Брахман, и это я сама создала барьер 
между Брахманом и моим интеллектом. Сам мой интеллект является барьером в силу 
того, что он Миттья, Майя, иллюзия, он сделан из элемента огня и загрязнен. И хотя 
во мне есть отражение Тебя, я не могу Тебя видеть. Поэтому прошу, открой Себя, ко-
гда я очищу интеллект.  

Просьбу выражают и Гуру и ученик, но в большей степени ученик. Все, что я слышу 
от Гуру, пусть я все время помню это, пусть услышанное всегда будет во мне. В не-
котором смысле, Ты, Гуру, как Брахман, будешь всегда во мне.  

Это такой тип поклонения, Упасаны. Всегда, когда мы молимся, совершаем Упасану, 
мы всегда просим о чем-то Бога: просим мир, чистоту интеллекта. Мы осознаем, что 
Бог является отражением в мое интеллекте. От спрятан от меня и мы поклоняемся 
Ему, чтобы Он открылся. Очень прямая молитва. Ты во мне и я прошу Тебя открыть-
ся. Все молитвы, Упасаны, но все они о Знании.  

2 
āvahantī vitanvānā | kurvāṇā'cīramātmanaḥ | vāsāṃsi mama gāvaśca | annapāne ca sarvadā | tato me 
śriyamāvaha | lomaśāṃ paśubhiḥ saha svāhā || 3 || 

ā mā yantu brahmacāriṇaḥ svāhā || 4 || 
vi mā''yantu brahmacāriṇaḥ svāhā || 5 ||  
pra mā''yantu brahmacāriṇaḥ svāhā || 6 || 
damāyantu brahmacāriṇaḥ svāhā || 7 || 
śamāyantu brahmacāriṇaḥ svāhā || 8 || 

Om. Next bring me, without delay, fortune accompanied by wool and cattle-fortune which 
always provides me with clothes and cattle, food and drink. Increase them when they have 
been acquired and preserve them long when increased. Svaha! 
May brahmacharins come to me variously! Svaha! 
May brahmacharins come to me! Svaha! 
May brahmacharins practise self-control! Svaha! 
May brahmacharins enjoy peace! Svaha! 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

11 
 

Приближаясь, распространяясь, она всегда быстро доставляет мне одежды, коров, 
еду и питье. Приблизь же ко мне Шри – богатую шерстью, со скотом. 
Благословение!  

Да приблизятся ко мне ученики! Благословение!  

Да идут ко мне ученики с разных сторон! Благословение!  

Да идут ко мне ученики вперед! Благословение!  

Да обуздывают себя ученики! Благословение!  

Да вкушают покой ученики! Благословение!  

 

Здесь просится о хороших материальных вещах. Пусть у меня всегда будет богат-
ство, пусть всегда будет вода и еда. Все просьбы исходят от Гуру. Пусть правильные 
ученики никогда не покинут  меня ради приобретения этих вещей. Если я даю знание 
ученикам и у них правильный настрой, им не придется покидать меня, они останутся 
со мной для получения Знания. После совершения Упасаны всегда выражается 
просьба даровать что-то за пожертвование.  

Др. Кака дает еще такое пояснение, которое читается между строк мантры: пусть все 
будет со мной, но не для меня, не для моего удобства, а потому, что я должен пере-
дать Знание, должен поднять учеников до моего уровня, мы оба должны достичь 
уровня Брахмана. 

 

3 
yaśo jane'sāni svāhā || 9 || 
śreyān vasyaso'sāni svāhā || 10 || 

taṃ tvā bhaga praviśāni svāhā || 11 || 
sa mā bhaga praviśa svāhā || 12 || 
tasmin tsahasraśākhe nibhagāhaṃ tvayi mṛje svāhā || 13 || 

yathā''paḥ pravatāyanti yathā māsā aharjaram | evaṃ māṃ brahmacāriṇaḥ | dhātarāyantu sarvataḥ svāhā || 
14 || 

prativeśo'si pra mā bhāhi pra mā padyasva || 15 || 

May I become famous among men! Svaha! 
May I become richer than the rich! Svaha! 
O gracious Lord, may I enter into Thee! Svaha! 
May Thou, O gracious Lord, enter into me! Svaha! 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

12 
 

O Lord, I am cleansing my sins in that Self of Thine, which is like a river of a thousand 
branches. Svaha! 
O Preserver, as waters flow downward, as the months merge in the year, so may brah-
macharins come to me from all directions! Svaha! 
Thou art a refuge. To me do Thou shine forth. Accept me unto Thyself completely. 

Да стану я славен среди людей! Благословение! 

Да стану я лучше самых богатых! Благословение!  

Да войду я в тебя, владыка! Благословение!  

Да войдешь ты в меня, владыка! Благословение!  

В тебе, владыка, наделенном тысячью ветвей, я очищаюсь. – Благословение!  

Подобно тому как воды текут вниз по склону, как [текут] месяцы в смене дней, 
так, о вседержитель, пусть со всех сторон текут ко мне ученики. – Благословение!  

Ты – прибежище. Свети мне! Войди в меня!  

Здесь немного меняется направление: пусть я буду успешным, пусть люди хвалят 
меня, пусть я буду богатым. Пусть Ты будешь во мне и Я буду в Тебе.  

Как Я могу войти в Тебя? – только оставив ошибочные взгляды. Ты войдешь в меня – 
при медитации Ты откроешь Себя. Оба эти выражения по сути говорят, что Ты и Я 
одно, если удалить иллюзию.  

Пусть все ученики привлекаются ко мне естественным образом.  

Пусть все мои плохие дела растворятся. Др. Кака объясняет, что плохое растворяется 
после Само-реализации. Он приводит пример сахарного тростника, он растет в земле, 
полной грязи и бактерий, а тростник вырастает сладкий. Хотя я и совершала все пло-
хое, но когда я достигну Тебя, все мои плоды станут сладкими.  

В Упанишаде говорится о группе учеников, учителе и о распространении знания. По-
этому здесь просится, что не только я стану Просветленным, но и все другие тоже 
достигнут Брахмана. Поэтому и ученики естественно привлекаются к учителю.  

 

 

Chapter V-Four Mystical Utterances (Contemplation of the Vyāhṛtis) 

bhūrbhuvaḥ suvariti vā etāstisro vyāhṛtayaḥ || 1 || 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

13 
 

tāsāmu ha smaitāṃ caturthīm | māhācamasyaḥ pravedayate | maha iti || 2 || 

tat brahma | sa ātmā | aṅgānyanyā devatāḥ || 3 || 

bhūriti vā ayaṃ lokaḥ | bhuva ityantarikṣam | suvarityasau lokaḥ | maha ityādityaḥ | ādityena vāva sarve 
lokā mahīyante || 4 || 

bhūriti vā agniḥ | bhuva iti vāyuḥ | suvarityādityaḥ | maha iti candramāḥ | candramasā vāva sarvāṇi jyotīṃṣi 
mahīyante || 5 || 

bhūriti vā ṛcaḥ | bhuva iti sāmāni | suvariti yajūṃṣi | maha iti brahma | brahmaṇā vāva sarve vedā 
mahīyante || 6 || 

bhūriti vai prāṇaḥ | bhuva ityapānaḥ | suvariti vyānaḥ | maha ityannam | annena vāva sarve prāṇā mahīyante 
|| 7 || 

tā vā etāścatasraścaturdha | catasraścatasro vyāhṛtayaḥ || 8 || 

tā yo veda | sa veda brahma | sarve'smai devā balimāvahanti || 9 || 

 

Bhuh, Bhuvah, Suvah-these are, verily, the three utterances. Besides these there is a forth, 
called Mahwah, which became known to the son of Mahachamasa. That is Brahman, that is 
the Self. The other gods are its limbs. 
Bhuh is, verily, this world; Bhuvah, the mid-region; Suvah, the world yonder; Mahah, the 
sun. Through the sun, indeed, do all the worlds become great. 
Bhuh is, verily, fire; Bhuvah, the air; Suvah, the sun; Mahah, the moon. By the moon, in-
deed, do all the heavenly lights become great. 
Bhuh is, verily, the Rik-verses; Bhuvah, the Saman; Suvah, the Yajus; Mahah, Brahman. By 
Brahman, indeed, do all the Vedas become great. 
Bhuh is, verily, the prana, Bhuvah, the apana; Suvah, the vyana; Mahah, food. By food, in-
deed, do all the breaths become great. 
They, these four, become fourfold. Four and four are the vyahritis. He who knows these 
knows Brahman. All the gods bring offerings to him. 

Бхус, бхувас, сувар – поистине, это три возглашения. Махачамасья обучил четвер-
тому среди них: маха. Это Брахман, это Атман, другие божества – [его] члены. 
Поистине, бхус – этот мир, бхувас – воздушное пространство, сувар – тот мир, 
маха – солнце. Поистине, благодаря солнцу, становятся великими все миры.  

Поистине, бхус – огонь, бхувас – ветер, сувар – солнце, маха – луна. Поистине, 
благодаря луне, становятся великими все светочи.  

Поистине, бхус – ричи, бхувас – саманы, сувар – яджусы, маха – Брахман. Поистине, 
благодаря Брахману становятся великими все веды.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

14 
 

Поистине, бхус – дыхание [в легких]; бхувас – дыхание, идущее вниз; сувар – 
дыхание, разлитое по телу; маха – пища. Поистине, благодаря пище становятся 
великими все дыхания.  

Поистине, их [всего] четырежды четыре – в каждом из четырех возглашений. Кто 
знает их, тот знает Брахмана, тому все боги приносят подношения.  

Есть три выражения или проявления. Bhuh - земля, Bhuvah – окружающее землю 
пространство, Suvah – высшие Локи, рай. Вне всего Маха. Маха здесь Брахман. 
Опять, как и в предыдущих земля, высшие слои и соединение между ними простран-
ство. Произнося эту мантру, имеется в виду, что я перейду от грубого, физического 
(земли) через более тонкое (пространство) к тонким слоям, где пребывают Просвет-
ленные и далее к наитончайшему, которое все тонкого. Пусть мое понимание перей-
дет от грубого до наитончайшего и я дойду до Маха.  

Говорится о святом Махачамасья. Он сначала увидел Маха. Пусть и мы тоже дойдем 
до Маха.  

Здесь говорится о другом значении Bhuh - земля, Bhuvah – окружающее землю про-
странство, Suvah – высшие Локи. 

Они говорят о солнце, т.к. оно дает всему энергию. Bhuvah здесь воздух, Bhuh – 
огонь. Suvah -солнце. Маха – луна, символизирующая ум человека. От огня, который 
я использую для ритуалов, поклоняясь солнцу, я дойду до Луны, символизирующую 
Бога.  

Все это мысли различных людей. Разные люди совершают путешествия от Бхух к 
Бхувах и оттуда к Сувах. Аналогия: Бхух есть Руча, слова в Ведах. Бхувах есть Са-
маведа. Самаведа – это часть Вед, которая поется. Слово, Самаведа, делает акцент на 
выражениях. Сувах есть Яджурведа, означающая окончательное значение слов. Маха 
есть Брахман. Идем от слов к их выражениям и далее к значениям и от них к Брахма-
ну.  

Говорится об энергиях, Пранах. Источник их пища. Здесь Маха = пища. Во многих 
Упанишадах и мантрах обращается внимание на пищу. Когда мы едим, мы не прида-
ем еде так много значения. Но во всей иерархии зависимостей, пище придается 
большое значение, потому что правильная еда приводит к правильному типу ума, 
мыслей, из мыслей следуют действия. В пище присутствует грубая и тонкая состав-
ляющие. Тонкая составляющая проявляется потом в мыслях, в уме. Грубая составля-
ющая становится телом. Др. Кака говорит, что не стоит много думать о еде, но со 
временем некоторые виды продуктов сами отпадут, не потому, что я их как-то ис-
ключила, а перестает хотеться их есть. Такой естественный процесс.  

В зависимости от того, какой ученик произносит слова, кто-то получает Сам Брах-
ман, кто-то луну, кто-то пищу.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

15 
 

Тот, кто понимает связь между четырьмя выражениями, будет в состоянии понять 
истинную природу Того, о чем мы пытаемся здесь говорить.   

 

 

Chapter VI-Meditation on Saguna Brahman 
 

1 

There is a space within the heart; in it lies the Person consisting of mind, immortal and lu-
minous. 
The Sushumna passes through the piece of flesh which hangs down like a nipple between 
the two palates and ends where the skull splits and the roots of hair lie apart. That Su-
shumna is the path for the realization of Indra. The souls of the aspirants, passing through 
the Sushumna, rests in fire, represented by the vyahriti Bhuh; the rests in the air, represent-
ed by the vyahriti Bhuvah. 

В этом пространстве внутри сердца [пребывает] пуруша, состоящий из разума, 
бессмертный, золотой. То, что, подобно соску, свисает меж двух сторон нёба, это 
место рождения Индры. Где разделяются корни волос, там раздвигает он 
половинки черепа и, [произнося] "бхус", входит в огонь; [произнося] "бхувас", – в 
ветер;  

Говорится о том, как Я живет в теле в процессе медитации. Здесь концепции Йоги, 
как все начинается, поднимается вверх. Все «снаряжение» - тело, интеллект, все у 
меня есть, всего достаточно для того, чтобы войти в свое истинное Я. Нужно только 
знать, какую часть снаряжения нужно активировать и использовать. В некотором 
смысле мантра уверяет, что у меня есть все необходимое. Нужно только очистить 
свое снаряжение, чтобы оно стало пригодным к употреблению. Если налить чистую 
воду в грязный стакан, то вода тоже станет грязной. Соответственно все энергии, 
протекающие по телу, если тело не достаточно чистое, загрязняются и не достигнут 
цели, куда им нужно попасть. Йога верит в специальное очищение, затем посред-
ством медитации достигается Я.  

 

2 
He rests in the sun, represented by the vyahriti Suvah; he rests in Brahman, represented by 
the vyahriti Mahah. 
He attains self-rule. He attains the lordship of the mind; he attains the lordship of speech; 
he attains the lordship of sight; he attains the lordship of hearing; he attains the lordship of 
intelligence. Furthermore, he becomes this-he becomes Brahman, whose body is space, 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

16 
 

whose nature is true, who delights in life and rejoices in the mid, who abounds in peace, 
who is immortal. 
Thus do thou, O Prachinayogya, contemplate. 

[Произнося] "сувар" – в солнце; [произнося] "маха", – в Брахмана. Он достигает 
владычества, господства над разумом; [становится] господином речи, господином 
зрения, господином слуха, господином распознавания; далее он становится 
Брахманом, чье тело – пространство, чья сущность – действительное, чье 
удовольствие – жизненное дыхание, чье блаженство – разум, всецело погруженным 
в покой, бессмертным. – Так почитай [его], о Прачинайогья!  

Каково состояние после достижения наивысшей цели? – Дается описание Просвет-
ленного человека. Все растворяется: огонь в воздухе, воздух в солнце, и он устанав-
ливается в Маха, в Брахмане. После этого он становится господином своих собствен-
ных чувств, своего ума, своей мудрости. Реальность становится его духом, энергии 
становятся его игрушками. Ум превращается в Блаженство. Его богатством становит-
ся его Покой. Ум не входит ни в какой контакт с потерями, поэтому он становится 
Блаженством. Покой становится огромным богатством, сколько его ни истрать, По-
кой не уменьшается.  

 

 

 

 

Chapter VII-Meditation on the Fivefold Nature and Individual 
 

Earth, the mid-region, heaven, the quarters and the intermediate quarters. Agni (fire), Vayu 
(air), Aditya (sun), Chandrama (moon) and the Nakshatras (stars). Water, herbs, tree, 
space and the body. So much with reference to material objects. 
Now with reference to the body: The prana, vyana, apana, udana and samana; the eye, the 
ear, the mind speech and touch; the skin, flesh, muscle, bone and marrow. 
Having thus ordained, a rishi said: "Whatever exists is fivefold." Through the fivefold one 
becomes united with the fivefold material object. 

Земля, воздушное пространство, небо, страны света, промежуточные стороны;  

Огонь, ветер, солнце, луна, звезды;  

Воды, травы, деревья, пространство, Атман. – Это относительно существ.  

Теперь – относительно тела.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

17 
 

Дыхание [в легких], дыхание, разлитое по телу, дыхание, идущее вниз, дыхание, 
идущее вверх, общее дыхание;  

Зрение, слух, разум, речь, осязание;  

Кожа, мясо, жилы, кости, мозг.  

Распределив это [таким образом], риши сказал: "Поистине, все это пятерично. 
Благодаря пятеричному достигают пятеричного".  

Все вокруг пятерично: органы чувств, устройство тела. Природа ученика такова, что 
он совершенно предан, устремлен в Упасане и использует все аспекты, всего по пять.  

Святые, писавшие Упанишаду, проанализировали все возможные категории: энергии, 
чувства, различные элементы природы, тела и они знали взаимодействия между ни-
ми. Когда они размышляли о передачи Знания, они учитывали все возможное для со-
хранения Знания. Человеческое тело рассматривается как инструмент и интеллект 
тоже инструмент. Тело и мир связаны, все ведет назад к Брахману. От всего вокруг 
найдена связь, линк к Брахману. Мы учимся все всегда прослеживать к Брахману, то-
гда жизнь становится постоянной медитацией. Что бы я ни делала, ни думала, все 
связано со Знанием и с его передачей. Дополнительно говорится, что если я говорю с 
кем-то об этом Знании, пусть мы оба будем на одном уровне понимания. Мантры 
служат для подготовки меня к постоянному поиску Брахмана. Все учит держать соб-
ственное эго в стороне и если я не понимаю, что здесь главное и для чего глава Упа-
нишады, нужно оставить эго и стремиться понять. Не нужно думать, что я знаю 
больше и тут написано что-то лишнее. 

 

 

Лекция 4– Раздел 1, Главы 8-11 

Повторение главы 6: 

Упанишада учит различным способам постижения основного Знания «Я есть Брах-
ман». В главе 6 говорится, что тот, кому ты поклоняешься, живет в твоем собствен-
ном сердце. Ум есть Его форма. Я живу в материальном мире и нужно найти на что 
фокусироваться, посредством чего Он проявляет, выражает Себя. Он выражает Себя 
через мой ум, через постоянную мысль «я». Таким образом, я могу концентрировать-
ся на То, что внутри меня, и так дойти до Него. Т.е. мы фокусируемся на нечто мате-
риальное, что является самим Брахманом. Говорится, что «там раздвигает он поло-
винки черепа» - тоже способ концентрироваться на часть своего тела. Все пытается 
объяснить, как можно достичь единство с собственным Я.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

18 
 

Применение мантры: размышлять о том, что Я вне ума, вне тела. Кроме того, описы-
вается, как и на что следует концентрироваться. Весь раздел посвящен тому, как по-
лучить переживание, как медитировать. В те времена учеников учили часами сидеть 
и медитировать. Все различные аспекты учебы ведут к одной цели. Но всякий раз, 
выполняя практику, нужно помнить зачем мы ее выполняем.  

Во второй части мантры говорится о пространстве и высших мирах.  

Бхус, Бхувас, Сувар и Маха: Можно думать о Бхус как о своем физическом теле. 
Бхувас пространство между Богом и мной. Сувар есть сам Бог. Они говорят в данной 
мантре: «размышляй о Бхус как об элементе огонь, Бхувас – элемент воздух, Сувар – 
солнце. Маха тот, кто находится в Брахмане. Различные школы учат различно раз-
мышлять об этих словах. Все эти различные учения упоминаются в главе 6. Поэтому 
возникает некоторая путаница, словам придается разное значение. Различные школы 
поклоняются различным объектам: одни огню, другие еще чему-то. Отсюда идут 
разные значения для Бхус, Бхувас и Сувар. Но значение Маха одно и тоже во всех 
школах.  

Прямое значение Бхус – земля, Бхувас – пространство, Сувар высшие слои, Маха вне 
высших слоёв. Но когда учитель или ученики произносят эти слова, они произносят с 
определенным пониманием их. В зависимости от того, что я понимаю под значением 
слова при произношении, то я и получаю, разное понимание. Все эти слова называ-
ются Вьярути. Вьярути означает произношение (возглашения), звуки. Бхус, Бхувас и 
Сувар по сути просто звуки. Но теперь мы связываем эти звуки с различными поня-
тиями. Понятия, значения слов, отражаются в уме и сердце, мы фокусируемся на зна-
чении слов. Можно думать о Бхус как об огне или о Руча – слова в Ведах.  Бхувас – 
звук Вед. Сувар – Яджур Веда, значение Вед. Т.е. слова просто звуки, мы приписыва-
ем им различные значения. Такая практика фокусирования на значении, а не на звуке. 
Мы учимся произносить и в тоже время осознавать значение. Посредством произно-
шения я соединяю себя с Брахманом. Хороший пример произношение Ом. Я говорю: 
«Ом», при этом я думаю о самом Брахмане. Но так же говоря «Ом» можно думать об 
энергиях в моем теле. Можно думать о различных вещах, говоря «Ом» - Просветле-
ние, Сознание, Единое пространство. Связывая звук с понятием, получаю все боль-
шее понимание того, о чем говорят Веды.  

Опять повторяется, что Бхус – это Агни, Бхувас – Вайю, Сувар – солнце, Маха – тот, 
кто установился в Брахмане. Такой способ концентрации. Достигнув Брахман, Про-
светленный становится господином собственных чувств. Собственное тело становит-
ся таким огромным, как пространство, Сама Реальность становится его душой. Так 
объясняется, что происходит в результате достижения высот понимания. При полном 
понимании, пространство само становится моим телом. Реальность становится моей 
душой, т.к. не существует ничего, кроме Реальности для меня. Праны, энергии стано-
вятся игрушками, с которыми можно играть. Ананда, Блаженство, становится фор-
мой ума. В уме не остается ничего, кроме Блаженства. Мир становится его достояни-



                                               Тайттирия Упанишада 
 

19 
 

ем. Его сущностью становится непривязанность. По сути здесь описывается Брахман 
и Его переживание.  

Др. Кака объясняет как понимать слова, что покой, мир становится его богатством. 
Обычно мы связываем богатство с материальными вещами. Например, я покупаю 
машину и в душе наступает покой, т.к. я удовлетворила желание. Но сама моя сущ-
ность есть мир и покой, поэтому не нужно ничего, чтобы чувствовать мир. Мы при-
писываем покой к материальным вещам, т.к. приобретая их, мы испытываем покой. 
Но Просветлённый становится самим Покоем, ему не нужны никакие вещи, чтобы 
почувствовать покой.  

Его ум Блаженство. Др. Кака объясняет: его Антахкаран, ум, становятся самим Бла-
женством. Чем всегда занят ум? –  мыслями о том, что что-то должно произойти, а 
что-то не должно. Интеллект занят решениями о том, как что-то произойдет, что мне 
нужно для этого сделать, Читта держится за это решение. Блаженство по сути состо-
ит в отсутствии какой-либо активности в Антахкаране. По определению промежуток 
между двумя Врутти есть Блаженство. Ум перестает работать в области хочу-не-
хочу. Интеллект тоже перестаёт работать над такими решениями, Врутти сходят на 
ноль и достигается Блаженство. Дньянешвар говорит, что Блаженство вот оно, прямо 
сейчас оно в тебе. Ты просто не даешь уму возможность успокоиться. Можно раз-
мышлять о Блаженстве в терминах Врутти.  

 

Повторение мантры 7: 

Другой процесс размышления или интеллектуальной Упасаны: всюду видеть наборы 
из пяти категорий. Всю вселенную можно представлять и понимать в виде набора из 
пяти. Др. Кака говорит, что в Прашна Упанишаде тоже упоминаются аналогичные 
пятеричные комбинации. При этом там пытаются объяснить, что все комбинации по 
сути все одно и то же. Мы просто смотрим на один и тот же Брахман под разным уг-
лом. Кажется, что мы видим одно или другое, но все они одинаковы. 

 

 

Chapter VIII-Meditation on Om 
 
Om is Brahman. Om is all this. This syllable Om is used to indicate compliance. When they 
are told: "Om, recite," they recite. Uttering Om, they sing the Saman chants. With "Om, 
Som," they recite the prayers. Uttering Om, the adhvaryu priest gives the response. Utter-
ing Om, the Brahma gives assent. Uttering Om, gives permission to offer oblations in the 
Agnihotra sacrifice. When a Vedic teacher wishes to obtain Brahman he utters Om; thus 
desiring Brahman, he verily obtains Brahman. 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

20 
 

1. Ом – Брахман. Ом – все это. Ом – это, поистине, согласие. Когда [говорят]: "О, 
внимайте", то внимают. [Произнося] "Ом", поют саманы. [Произнося] "Ом, 
Шом", читают шастры. (Произнося) "Ом", адхварью возглашает ответное 
возглашение. [Произнося] "Ом", [жрец] брахман ведет [церемонию]. [Произнося] 
"Ом", [жертвователь] дает согласие при агнихотре. [Произнося] "Ом", брахман, 
собирающийся читать [гимны], говорит: "Да достигну я Брахмана", и так он 
достигает Брахмана.  

 

Меняется тема, говорится об Омкар. Ом сам есть Брахман, Ом сам есть все вокруг. 
Единственное, что нужно слышать вокруг – Ом. Обо всем услышанном следует ду-
мать как о форме Ом. Слыша «Ом» следует думать о том, что Ом пронизывает все-
ленную и выражает Себя в виде вселенной. Мы уже говорили о том, что Ом – самый 
тонкий из способов Анусадханы, способа поддержания контакта с собственным Я. 
Ом – это звук, но Он основан на опыте святых. Произнося Ом, можно размышлять о 
вселенной.  

Мы не умеем правильно произносить «Ом», у нас не хватает чистоты. Но произно-
шение «Ом» дает массу положительного. Многие Просветленные постоянно повто-
ряют «Ом». Есть различные школы философии, есть такие, которые поклоняются 
Ом, просто звуку. Они говорят, что нет необходимости в других объектах поклоне-
ния или в чтении Писаний, достаточно поклонения Ом.  

 

 

 

 

Chapter IX-Disciplines 
 
ṛtaṃ ca svādhyāyapravacane ca | satyaṃ ca svādhyāyapravacane ca | tapaśca svādhyāyapravacane ca | 
damaśca svādhyāyapravacane ca | śamaśca svādhyāyapravacane ca | agnayaśca svādhyāyapravacane ca | 
agnihotraṃ ca svādhyāyapravacane ca | atithayaśca svādhyāyapravacane ca | mānuṣaṃ ca svādhyāyaprava-
cane ca | prajā ca svādhyāyapravacane ca | prajanaśca svādhyāyapravacane ca | prajātiśca svādhyāyaprava-
cane ca || 1 || 
satyamiti satyavacā rāthītaraḥ | tapa iti taponityaḥ pauruśiṣṭiḥ | svādhyāyapravacane eveti nāko maudgalyaḥ 
| taddhi tapastaddhi tapaḥ || 2 || 
 
The disciplines are rightness and also the learning and teaching; truth and also the learn-
ing and teaching of the Vedas; austerity and also the learning and teaching of the Vedas; 
self-control and also the learning and teaching of the Vedas; tranquility and also the learn-
ing and teaching of the Vedas; the kindling of sacrificial fires and also the learning and 
teaching of the Vedas; the performance of the Agnihotra sacrifice and also the learning and 
teaching of the Vedas; hospitality to guests and also the learning and teaching of the Ve-
das; the performance of social duties and also the learning and teaching of the Vedas; pro-



                                               Тайттирия Упанишада 
 

21 
 

creation and also the learning and teaching of the Vedas; propagation of the race and also 
the learning and teaching of the Vedas. 
Differing views on the subject: Truth alone, according to Satyvachas of the line of Ra-
thitara, should be practiced; austerity alone, according to Taponitya the son of Purusishti; 
according to Naka the son of Mudgalya, the learning and teaching of the Vedas alone, for 
that is austerity. 
 
Должное и изучение с обучением.  
Правдивость и изучение с обучением.  
Подвижничество и изучение с обучением.  
Самообуздание и изучение с обучением.  
Спокойствие и изучение с обучением.  
[Уход за жертвенными] огнями и изучение с обучением.  
Агнихотра и изучение с обучением.  
[Прием] гостей и изучение с обучением.  
Человечность и изучение с обучением.  
Рождение детей и изучение с обучением.  
Оплодотворение и изучение с обучением.  
Продолжение рода и изучение с обучением.  
"[Нужна лишь] правдивость", – [говорит] Сатьявачас Ратхитара. "[Нужно лишь] 
подвижничество", – [говорит] Тапонитья Паурушишти. "[Нужны лишь] изучение и 
обучение", – [говорит] Нака Маудгалья, – ибо это и есть подвижничество, ибо это 
и есть подвижничество.  
 
Мантра ссылается на различных святых. Разные святые дают различные определения 
Тапаса. Тапас – это очищение посредством совершения правильных действий. Если 
совершать правильное действие постоянно в течении длительного времени, то дей-
ствие дает эффект очищения (меня). Действие может быть любым, например, вста-
вать рано каждый день и медитировать или совершать Упасану. Обливание каждый 
день холодной водой тоже тапас. Любое правильное постоянное действие превраща-
ется в Тапас. В мантре даются различные примеры Тапаса. Например, говорить все-
гда правду – Тапас, очень трудно всегда говорить правду. Если я в состоянии всегда 
говорить правду, ни разу не солгав, то это Тапас. Лучше промолчать, чем солгать.  
Не говорить плохое – Тапас. Шама и Дама – Тапас. Агни – Тапас, означает, что я по-
стоянно поклоняюсь Агни. Всегда принимая хорошо гостей – Тапас (Адхити Дхар-
ма).  Помощь другим людям – Тапас. Любой Тапас следует совершать без привязан-
ности к плодам. Изучение и обучение других – Тапас.  
 
Др. Кака говорит: совершение Тапаса не означает, что нужно перестать выполнять 
обязанности. Поэтому мантра начинается со слова ṛtaṃ - делать правильные дела, го-
ворить правильные вещи. Совершая Тапас не забывай, зачем ты его совершаешь. Др. 
Кака всегда возвращает нас к этой мысли: делай все, но никогда не забывай зачем.  
Я встаю каждый день чуть свет, чтобы медитировать, но однажды я встала и что-то 
мне помешало, я расстроилась и не могу медитировать. В результате Тапас нарушил-



                                               Тайттирия Упанишада 
 

22 
 

ся, прервался. Можно начинать отсчет Тапаса сначала. То же самое и с другими ви-
дами Тапаса. Поэтому нужно все время быть внимательной и понимать, зачем и по-
чему я все делаю, тогда Тапас не прерывается и очищает. Я понимаю, что Мала и 
Викшейпа Доша во мне. Благодаря Тапасу я могу создать энергию, жар во мне, кото-
рый сожжет во мне Доша, загрязнения. Только по этой причине я делаю так. Всегда 
нужно быть внимательной и помнить о своей истинной природе. Такое предупре-
ждение дает нам Др. Кака. «о, зачем я так сделала и нарушила свой Тапас!»  
У меня есть тело и есть семья, поэтому необходимо заботиться о них до тех пор, пока 
я не достигну Просветления, как описано в предыдущей мантре. Когда такое состоя-
ние достигается, я все еще остаюсь в мире и должна действовать правильно.  
 
 

Chapter X-A Mantra for Daily Meditation 
 
I am the mover of the tree of the universe. My fame rises high, like a mountain peak. My 
root is the Supremely Pure Brahman. I am the unstained essence of the Self, like the nectar 
of immortality that resides in the sun. I am the brightest treasure. I am the shinning wis-
dom. I am immortal and undecaying. 
Thus did Trisanku proclaim after the attainment of the Knowledge of the Self of the Self. 
Я – двигающий дерево.  
Слава [моя] подобна вершине горы.  
Высокий, чистый, словно солнце, я истинно бессмертен.  
[Я] – сверкающая драгоценность, мудрый, бессмертный, неразрушимый.  
Таково поучение ведам, [принадлежащее] Тришанку.  
 
Приводится цитата из высказывания святого Тришанку. Опять известная аналогия 
мира с деревом, у которого корни Брахман. Я Сама есть это дерево. По привычке я 
ограничиваю себя очень ограниченным существованием в виде тела, в то время, как 
святой говорит, что он весь мир. Такая разница между моими переживаниями и пе-
реживаниями святых, которые мне предстоит достичь. Упанишада говорит по сюже-
ту об окончании учебы, когда ученики готовы покинуть учителя, поэтому им даются 
последние напутствия, говорится о конечной цели. Интеллект осознал учение о том, 
что проявлено, что не проявлено. Др. Кака говорит здесь об интеллекте, потому что 
вселенная рождена из Меня, но интеллект должен понять, как вселенная могла ро-
диться из меня. Интеллект огромный, он больше, чем вселенная. Понимание больше, 
чем размеры вселенной. Но в тоже время я понимаю, что т.к. вселенная создана в 
Моем интеллекте, вселенная должна мгновенно сворачиваться в точку, она вся Я, 
Адвайта. Ничто не может разрушить Меня, Я вне времени и пространства. В дей-
ствительности нет никакого интеллекта, нет никакого понимания.   
 

Chapter XI-Exhortation to the Departing Student 
 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

23 
 

 
1 Having taught the Vedas, the teacher thus instructs the pupil: 
Speak the truth. Practice dharma. Do not neglect the study of the Vedas. Having brought to 
the teacher the gift desired by him, enter the householder's life and see that the line of 
progeny is not cut off. Do not swerve from the truth. Do not swerve from dharma. Do not 
neglect personal welfare. Do not neglect prosperity. Do not neglect the study and teaching 
of the Vedas. 
Обучив веде, учитель наставляет ученика: "Говори правду. Следуй добродетели. Не 
пренебрегай изучением. Принеся учителю приятный [ему] дар, не пресекай нити 
[своего] потомства. Не пренебрегай правдой. Не пренебрегай добродетелью. Не 
пренебрегай благополучием. Не пренебрегай величием. Не пренебрегай изучением и 
обучением. Не пренебрегай обязанностями перед богами и предками.  
 
Учитель говорит ученику быть правдивым и добродетельным, никогда не прекра-
щать учение, поддерживать Гуру, чтобы у него была возможность передавать дальше 
знание. У слова «Саттья» есть много значений. Оно означает всегда говорить правду, 
всегда говорить о Брахмане, никогда не отходи от своего истинного Я, т.к. Правда, 
Истина есть моя собственная Душа. Здесь имеется в виду не только говорить всегда 
правду. Есть одна Истина и говорится о том, как стать этой Истиной, Реальностью.  
 
«Никогда не оставляй свою Дхарму» - Дхарма — это мои исконные обязанности. 
Важна мысль о том, что нужно применять на практике то, что мы учим. Никогда не 
прекращай практику и никогда не упускай возможности говорить правду, не обма-
нывай. Трудно сохранять мир в душе, обманывая других.  
 
Др. Кака говорит: что значит практиковать Знание – это просто думать и размышлять 
о нем. Начав размышлять о нем, автоматически действия станут связаны с ним. Ко-
нечно, все время будут возникать ситуации, когда я разозлюсь или еще что, но раз-
мышляя о знании, тут же возникнет мысль о том, что Я сам Покой, я опять успоко-
юсь, т.е. так нужно понимать «никогда не покидай Правду».  
 
2 
Do not neglect your duties to the gods and the Manes. Treat your mother as God. Treat 
your father as God. Treat your teacher as God. Treat your guest as God. Whatever deeds 
are faultless, these are to be performed-not others. Whatever good works have been per-
formed by us, those should be performed by you-not others. 
 
Чти мать, как бога. Чти отца, как бога. Чти учителя, как бога. Чти гостя, как 
бога. Совершай те действия, что безупречны, и не иные. Придерживайся тех 
добрых поступков, что [приняты] у нас, и не иных.  
 
 
Здесь говорится об обрядах поминания умерших предков. Мысль о том, что мое тело 
часть их тел и есть связь между всеми нами. У умерших предков нет физических тел, 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

24 
 

но есть тонкие тела, физические и тонкие тела связаны между собой, поэтому когда 
мы проводим поминки и предлагаем пищу, мы тем самым кормим тонкие тела, чтобы 
порадовать их. В наши дни все эти обряды утеряны, мало кто их выполняет.  
 
Эта мантра очень известна, здесь говорится о том, что нужно чтить родителей, Гуру, 
гостей. Поступать правильно нужно самой, а не пытаться учить других, как им по-
ступать правильно. Главное слово здесь «безупречность». Делать все безупречно как 
только возможно. Мы всегда знаем, что правильно и что нет.  
Здесь говорится о сохранении Знания, не дать ему загрязниться. 
 
 
3 
Those brahmins who are superior to us-you should comfort them by giving them seats. 
Whatever is to be given should be given with faith, not without faith-according to one’s 
plenty, with modesty, with fear, with sympathy. 
 
Тем брахманам, что выше нас, ты должен доставить отдых, [предложив] сиденье. 
Следует давать с верой, не следует давать без веры. Следует давать с радостью. 
Следует давать со скромностью. Следует давать со страхом. Следует давать с 
пониманием.  
 
Речь идет о пожертвованиях. Давать следует достаточно, чтобы это соответствовало 
тому, что есть у меня. Лекции, еда, любовь – тоже формы пожертвования. Наивыс-
шая форма пожертвования есть передача Знания. Но все следует давать одинаково 
скромно и т.п. 
 
Др. Кака говорит, что никогда не нужно думать о том, что они будут делать с моим 
подарком. Я даю потому, что считаю нужным и не нужно судить, что потом они с 
подарком сделают. Давать нужно то, что я считаю нужным, а не что они думают. Не 
нужно давать больше или меньше, потому что думаю, что они больше не заслужили. 
Когда даем, нужно контролировать себя. (Про страх мы не очень поняли почему) 
 
4 
Now, if there arises in your mind any doubt concerning any act, or any doubt concerning 
conduct, you should conduct yourself in such matters as brahmins would conduct them-
selves-brahmins who are competent to judge, who of their own accord are devoted to good 
deed and are not urged to their performance by others, and who are not too severe, but are 
lovers of dharma. 
Now, with regards to persons spoken against, you should conduct yourself in such a way as 
brahmins would conduct themselves-brahmins who are competent to judge, who of their 
own accord are devoted to good deeds and are not urged to their performance by others, 
and who are not too severe, but are lovers of dharma. 
This is the rule. This is the teaching. This is the secret wisdom of the Vedas. This is the 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

25 
 

command of God. 
This you should observe. This alone should be observed 
 
И если у тебя есть сомнение в деле или сомнение в поведении, то поступай в тех об-
стоятельствах так, как поступают в тех обстоятельствах брахманы, способные к 
здравому суждению, искусные, несвязанные, мягкие, любящие добродетель.  
И с теми, что подвергаются порицаниям, поступай так, как поступают с теми 
брахманы, способные к здравому суждению, искусные, несвязанные, мягкие, любящие 
добродетель.  
Это указание. Это наставление. Это упанишада веды. Это предписание. Так 
следует чтить, так и следует это чтить".  
 
 
В мантре говорится о действиях, Карме. Не нужно думать, что я теперь все знаю, мне 
не нужно совершать действия. Нужно понимать цикл Кармы, он очень важен. Жела-
ния – действия – гнев – новые желания. Карма проявляется в виде моего следующего 
рождения. Поэтому следует действовать, помнить о том, что я делаю и не сваливать-
ся в бездействие. Все действия связаны между собой, все сложно. Не нужно очень 
сильно вовлекаться в размышления о системе. Если я не знаю, как поступать пра-
вильно, нужно спрашивать у Др. Каки. Хорошая Карма, правильные действия – Упа-
сана, служение Гуру.  
 
Не нужно думать, что Знание важно, а действия нечто второстепенное.  
 
 
 
 
 

Лекция 5– Раздел 1, Глава 12, раздел 2, глава 1 

Повторение: Карма, действия, оказывают большое влияние, поэтому необходимо со-
вершать только правильные действия до тех пор, пока я не стану вне Кармы. Отка-
заться от действий невозможно и неправильно отказываться от них. Поэтому учитель 
объясняет ученику какие правильные действия он должен совершать.  

 

 

 

Chapter XII-The Peace Chant 
 
śaṃ no mitraḥ śaṃ varuṇaḥ | śaṃ no bhavatvaryamā | śaṃ na indro bṛhaspatiḥ | śaṃ no viṣṇururukramaḥ | 
namo brahmaṇe | namaste vāyo | tvameva pratyakṣaṃ brahmāsi | tvāmeva pratyakṣaṃ brahmāvādiṣam | 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

26 
 

ṛtamavādiṣam | satyamavādiṣam | tanmāmāvīt | tadvaktāramāvīt | āvīnmām | āvīdvaktāram | oṃ śāntiḥ 
śāntiḥ śāntiḥ || 1 || 
May Mitra be propitious unto us! May Varuna be propitious unto us! May Aryaman be 
propitious unto us! May Indra and Brihaspati be propitious unto us! May Vishnu, of wide 
strides, be propitious unto us! 
Salutation to Brahman! Salutation to Thee, O Vayu! Thou indeed art the visible Brahman. 
Thee indeed I proclaimed as the visible Brahman. I proclaimed the right. I proclaimed the 
true. 
That protected me. That protected the teacher. Ay, that protected me, that protected the 
teacher. 
Om. Peace! Peace! Peace! 
 
Да будет благосклонен к нам Митра, благосклонен Варуна, благосклонен к нам Арья-
ман, благосклонен к нам Индра, Брихаспати, благосклонен к нам широко шагающий 
Вишну! Поклонение Брахману! Поклонение тебе, Ваю, ты – зримый Брахман! О тебе 
– зримом Брахмане – я сказал. Я сказал должное, я сказал правду.  
Это защитило меня. Это защитило говорящего, защитило меня, защитило 
говорящего. Ом! Мир, мир, мир!  
 
 
 
Последняя мантра (Анувак) говорит о том, что пусть будет мир в небесах, всюду, 
пусть все боги будут в мире. Мы приветствуем всех, пусть я буду только Брахман. 
Нет ничего, кроме Брахмана, я буду говорить только то, что сказано в Ведах. 
ṛtamavādiṣam | satyamavādiṣam 
ṛtam satyam – оба они означают «правда», но Рутам означает «правда в Ведах», Сатья 
– Истина, Реальность. Я буду говорить правду, рутам, то, что написано в Ведах, буду 
верить Ведам. И я буду говорить об Истине. На этом заканчивается первый раздел.  

 

Part Two - On Brahmananda or the Bliss of Brahman 

 
РАЗДЕЛ БЛАЖЕНСТВА БРАХМАНА 

Chapter I-The Sheath of Food 
saha nāvavatu | saha nau bhunaktu | saha vīryaṃ karavāvahai | tejasvi nāvadhītamastu | mā vidviṣāvahai | 
oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ || 

May Brahman protect us both! 
May He give us both to enjoy! 
Efficiency may we both attain! 
Effective may our study prove! 
Hate may we not (each other) at all! 
Om! Peace! Peace! Peace! 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

27 
 

 
Om. May Brahman protect us both! May Brahman bestow upon us both the fruit of 
Knowledge! May we both obtain the energy to acquire Knowledge! May what we both 
study reveal the Truth! May we cherish no ill-feeling toward each other! 
Om. Peace! Peace! Peace! 
Да защитит он нас обоих! Да будет он доволен нами! Да будем мы трудиться с си-
лой! Да сделает нас учение блистающими! Да не будем мы враждовать [друг с дру-
гом]! Ом! Мир, мир, мир!  

 

Опять начинается с просьбой о мире. Очень известная мантра. Все, о чем в ней про-
сится, очень благородно и благоприятно в атмосфере учебы. Пусть учитель и ученик 
преуспевают одновременно, пусть мы будем защищены от наших эго. Пусть мы оба 
будем здоровы, пусть мы все поймем вместе. Пусть не будет один более преуспева-
ющим, чем другой. Пусть у нас будут одинаковые возможности в конце. Пусть наше 
получение знания будет полным. Пусть мы не остановимся на полпути к знанию. 
Пусть в нас не возникнет чувство ненависти друг другу (ненависть может очень 
сильное чувство, но пусть не будет никакого негатива друг к другу), и никогда не по-
явятся сомнения. Пусть обоих нас не коснутся все 3 вида страданий. Такие замеча-
тельные просьбы выражают учитель и ученик. Такая традиция учебы: ученик не 
остается разделенным с учителем. Учитель дает ученику все знания, которые есть у 
него самого, пока ученик не достигнет уровня учителя. Разное бывает в жизни. Ино-
гда учителя дадут немного знания и потом требуют оплаты или у ученика развивает-
ся огромное эго, начинает думать, что учителю больше нечему его учить.  

 

Др. Кака говорит, что Упасана здесь интеллектуальная. Невозможно поклоняться 
Маха, Брахману. Поклонение – это предавание себя некоторому объекту. Здесь мы 
думаем о Маха. Тем самым я интеллектуально предаюсь, размышляя о том, что «Я 
есть Маха, все есть Брахман, все внутри и снаружи Брахман. Мое переживание есть 
Брахман, отсутствие переживаний есть Брахман.» Достигнув Брахман, я достигаю 
состояние бессмертия. Поклоняясь Брахману внутри, я нахожу Атман. Поклоняясь 
Брахману снаружи, я нахожу 5 категорий элементов, чувств, т.п., всего по пять. Видя 
мир в виде наборов по 5 и видя, что все они исходят от Брахмана, Просветленные ви-
дят всюду Брахман. Брахман внутри – Атман и снаружи все Брахман. Так все внутри 
и все снаружи становится одинаковым. Веды говорят о том, что все, что внутри, тоже 
самое и снаружи. Всегда проводится параллель между тем, что во мне и что в Ишва-
ре.  

 

Др. Кака так же говорит здесь об Омкар-Упасане. Поклонение Ом есть один из путей 
нахождения Атмана внутри меня. Удерживая фокус на Ом возможно достичь истин-
ное Я. В конце концов Я осознаю, что мир есть Я и Я есть мир и нет ничего, отлично-



                                               Тайттирия Упанишада 
 

28 
 

го от Меня. В такой момент мир исчезает в Знании Реальности. Перед этим мы гово-
рили уже о важности Истины, Реальности.  

 

Ключевой момент: учитель здесь не простой учитель, который учит и потом устраи-
вает экзамен, учитель здесь учитель Брахмана. Когда он говорит: «Я хочу, чтобы ты 
стал, как я», это означает Просветление. Об этом говорится в следующей мантре.  

2 
Om. He who knows Brahman attains the Supreme. 
On the above, the following mantra is recorded: 
“He who knows Brahman which is Reality, Knowledge and Infinity, hidden in the cave of 
the heart and in the highest akasa-he, being one with the omniscient Brahman, enjoys 
simultaneously all desires.” 
From the Atman was born akasa; from akasa, air; from air, fire; from fire, water; from 
water, earth; from earth, herbs; from herbs, food; from food, man. 
He, that man, verily consists of the essence of food. This indeed is his head, this right arm is 
the right wing, this left arm is the left wing, this trunk is his body, this support below the 
navel is his tail. 

Ом! Знающий Брахмана достигает наивысшего. Об этом сказано так: "Кто знает, 
что Брахман – действительный, знающий, бесконечный, скрытый в тайнике [серд-
ца], в наивысшем пространстве, тот вместе с мудрым Брахманом достигает [ис-
полнения] всех желаний".  

Поистине, из этого Атмана возникло пространство, из пространства – ветер, из 
ветра – огонь, из огня – вода, из воды – земля, из земли – травы, из трав – пища, из 
пищи – человек.  

Поистине, этот человек состоит из соков пищи. Это его голова. Это правый бок. 
Это левый бок. Это тело. Это нижняя часть, основа. 

И об этом такой стих:  

  

Говорится о том, что произойдет, когда мы (учитель и ученик станем одним). Мы оба 
достигнем наивысшее из возможных состояний человека, состояние Брахмана. Оче-
видно, что нет двух разных Брахманов. Поэтому оба они получат одно и то же пере-
живание. При этом переживание состоит в том, что нет ничего, только само это Пе-
реживание, тогда они оба станут равны, одинаковы, неразделимы друг с другом. Лег-
ко понять концепцию. Но когда я физически сижу перед учителем, вижу его физиче-
ское тело, и он говорит, что он учит меня как стать Брахманом, ученик думает, что 
учитель сделает из меня Брахмана. Но учитель тоже Брахман, поэтому я и учитель 
станем неразличимы, это уже сложно осознать ученику. Я сижу перед другим объек-
том и поэтому кажется, что должно произойти во мне некоторое изменение. В чем 
состоит, где прячется это изменение? Весь Брахман спрятан во мне. В некотором 
смысле я пытаюсь найти Гуру внутри меня. Гуру сидит передо мной в виде формы, 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

29 
 

тела и говорит мне: «Найди Меня внутри себя. Ты и Я станем одним и тем же.» Те-
перь анализ дошел до поиска Гуру внутри меня. Поэтому мы говорили об удалении 
загрязнений, Др. Кака будет ждать меня, чтобы перетолкнуть меня. На самом деле он 
не толкнет меня, просто я стану Им. Поэтому неправильно учить, получать, такое 
Знание от случайного человека. Кто-то может научить меня, как бросать мяч. Нужно 
научиться брать правильно мяч, правильно по нему ударять, в результате я смогу 
бросать мяч в точности, как мой учитель. Когда мое и его Знание сравняются, мое 
внимание, мои чувства станут, как у него, я буду чувствовать тоже самое, что и он. 
Опять аналогия с бросанием мяча: мой учитель совершенно бросает мяч и я тоже до-
стигла совершенства в бросании. Его переживание от совершенного броска такие же, 
как и мои. Теперь переносим все это на совершенное Знание всей вселенной и моего 
собственного Я. Нет ничего, кроме всей вселенной и моего Я. Нет двух, которые 
Знают, оба знающих на самом деле Одни, Единый. И я становлюсь Им. Мой Гуру 
просто говорит мне: «пойдем со мной». Оставь свое Упадхи и я тоже его оставлю и 
ты станешь Мной. Так описывается то, что называют «стать Брахманом». Поэтому 
очень важно размышлять в моей Садхане о том, что Др. Кака во мне. По сути мне не 
нужны никакие другие Упасаны. Мы используем Имя в некотором смысле для обо-
значения Брахмана. Др. Кака много раз говорил, что Гуру есть Брахман, Гуру вне 
Ишвары. Любовь к Гуру должна быть полной и абсолютной, чтобы пройти весь путь. 
В этом состоит полное подчинение, полная преданность Гуру и это очень важно. Без 
полной преданности и подчинения не дойти до цели, т.к Гуру без формы есть Я. Я 
стараюсь найти Себя, поэтому я следую за Гуру и стараюсь найти его в себе. Исклю-
чительно важно все время размышлять таким образом. Что значит, что я стану Брах-
маном? Что значит, что у меня есть Др. Кака в качестве Гуру? Как мне сделать рав-
ными Др. Кака и Я? Я стану Сама Брахманом, потому что Др. Кака ведет меня к Про-
светлению. Нужно размышлять обо всех процессах, уяснить для себя роль Др. Каки в 
общей картине Просветления.  

Во второй половине мантры говорится об опыте переживания. «Сатьям, Гнянам, 
Анантам Брахман» - Мантра говорит о таком опыте переживания. Брахман есть Са-
тья, Он всегда существует. Он есть Гнянам, само Знание, которое освещает все. 
Анантам – бесконечный, беспредельный. Не имеет ограничения по времени, про-
странству и форме. Невозможно никаким образом стать в стороне от Него. Эти три 
характеристики нельзя рассматривать, как три самостоятельные. Ни одна из характе-
ристик не может существовать отдельно от Сатья. По сути это три разных способа 
описания Брахмана. Можно с математической точностью доказать, что все характе-
ристики равнозначные между собой. Что-то Сатья, но не Гнянам – не может что-то 
существовать, но никто ничего об этом не знает и т.п. Аналогично мы говорим, что 
Солнце круглое, горячее, светит. Все три характеристики относятся к одному объек-
ту. Достигнув Просветления я получу переживание всех трех качеств одновременно, 
невозможно получить только, например, Сатьям. Само переживание Просветления 
настолько ясное, что все три отчетливо осознаются, переживание невозможно разде-
лить.  

 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

30 
 

«Он спрятан в моем сердце» — это то, что переживается при Просветлении. Можно 
размышлять об этом разными способами. Он всегда присутствует. Почему же я не 
могу Его найти? – Слишком сильно я верю Майе, считая ее реальной. Все свое дове-
рие я отдаю Майе и тогда мои переживания становятся ложными, не дают познать 
Реальность. Вера в Майю удерживает меня от переживания того, что не Майя. На ве-
ре в Майю строятся мои желания и усилия по их достижению. Вся моя обычная 
жизнь держится на них. Вера в Майю есть наше невежество. Я верю ложным друзь-
ям, ложный друг приведет меня к ложной цели. Но мне кажется, что Майя обеспечит 
меня всем, чтобы сделать меня счастливой. И хотя я часто оказываюсь несчастной, 
это не уменьшает мою веру в Майю. Никогда даже не возникает сомнения в том, что 
я верю в Майю. Мой интеллект, Буддхи, тоже часть Майи. Когда мне говорят, что 
Брахман находится в моем сердце, это означает, что мне нужно выйти за пределы 
Буддхи, т.к. в Буддхи я получу всего лишь отражение Реальности. Опять говорится о 
Мала, Викшейпа. Чтобы найти Брахман, нужно удалить то, что не Брахман.  

Пример с золотом и украшениями. Украшения только формы, золото присутствует 
всегда и во всех украшениях. Хороший пример с равновесием и как его найти. Рав-
новесие всегда имеется, просто мы не можем его найти, мы не создаем равновесие, 
просто удаляем неспособность его найти. То же самое со знанием. Мы всегда пользу-
емся квалифицированным знанием, привязанным к формам. Я знаю разные вещи, 
мои мысли. Нужно удалить все формы. Есть что-то, освещающее глубокий сон. Зна-
чит нужно выйти за пределы глубокого сна, когда нет Буддхи, выйти за Анандамайя 
Коша. Ананда – блаженство. Слово Майя здесь означает «похожий». Анандамайя 
означает «очень похожий на Брахман», но скрывает Брахман. Низшие оболочки, 
например, Аннамайя Коша тоже освещается Брахманом. Нужно все удалить и найти 
то, что освещает все, это Что-то должно быть! Нужно найти этот Источник, освеща-
ющий все. Чтобы найти Источник, Др. Кака говорит, что нужно понять, какое это 
знание. Он говорит о Врутти-Вьяпти и Пхала-Вьяпти. Пхала-Вьяпти всегда нуждает-
ся в объекте освещения. Пример с фонарем, я свечу им в темноту, в которой ничего 
нет. Тогда фонарь освещает отсутствие всего. Чтобы узнать что-то, нужно направить 
на этот предмет свет. Буддхи светит на объект знания для того, что бы узнать объект, 
Врутти-Вьяпти. Пхала-Вьяпти проявляет знание. Мы пытаемся здесь получить зна-
ние о самом фонаре. Только Буддхи способен развернуть фонарь, увидеть его. В не-
котором смысли Буддхи должен удалить сам себя из этого процесса. Фонарь не мо-
жет видеть сам себя пока он не удалит сам себя из процесса видения. Единственное, 
что здесь остается, это Врутти-Вьяпти о знании Себя. Таков процесс познавания. 
Слово «Вьяпти» означает «пронизывать». Когда мы говорим о Врутти-Вьяпти, имеем 
в виду Вьяпти пронизывает объект, принимает его форму. Чтобы узнать форму, нуж-
но сначала ее «пронизать». Чтобы увидеть что-то, нужно охватить сначала весь объ-
ект. Врутти охватывает, пронизывает объект. Брахман в объекте раскрывает объект 
посредством Врутти. Так происходит процесс познания. Но когда я хочу познать Сам 
Брахман, нечего охватывать или пронизывать, т.к. Брахман всегда все пронизывает. 
Тогда Врутти-Вьяпти становится огромной, как Брахман. Что другими словами озна-
чает, что Врутти исчезает, ее не остается больше. Единственное, что остается, это 
Просветление. По определению Врутти – это освещение объекта знания, Пхала – 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

31 
 

цель, процесс знания данного объекта. Когда нет объекта знания, Врутти становится 
огромной, без объекта. Такой процесс с Врутти-Вьяпти и Пхала-Вьяпти. Пример с 
объектом, который спрятан под глиняным горшком. Пока горшок закрывает объект, я 
не узнаю, что объект существует. Сначала нужно разбить горшок. Пхала-Вьяпти раз-
бивает горшок. Тогда предмет открывается освещающей его Врутти. В случае с 
Брахманом ничего разбивать не нужно, Он Сам открывается освещающей Его Врут-
ти.  

Можно думать о Врутти как о фонаре. Чтобы увидеть камень, нужно направить на 
него фонарь. Но чтобы увидеть фонарь, нужно просто посмотреть на него, т.е. повер-
нуть внимание к фонарю. Когда мы говорит о внимании, то здесь это Чидабхаса, по-
тому что внимание ни что иное, как Чидабхаса. Отражение на Буддхи направлено 
всегда наружу. Нужно убрать внешние объекты и направить внимание вовнутрь. 

Буддхи видит внешние объекты, но Буддхи может развернуться и найти откуда исхо-
дит свет. В процессе «разворота» удаляется Буддхи. Когда Буддхи удален, нет боль-
ше Пхала, нет больше квалификации, свет смотрит сам на Себя. Поэтому все святые 
говорят, что это как смотреть на Себя. Смотрение на Себя – это процесс Врутти-
Вьяпти.  

В разных Упанишадах говорится о пещере сердца, процессе разворота и смотрении 
на Себя. Мы все думаем, что это что-то абстрактное, но это Я. Но я совершенно 
убеждена и думаю о себе, как о Буддхи. Многие Писания стараются объяснить, что 
означает «смотреть на Себя». Сложная тема, трудно описать. Говорится, что нет объ-
ектов, нет объекта блаженства, т.п. Все просто другими словами объясняется, что нет 
объекта, который освещается. Первые ¾ мантры говорят об этом, о том, что такое 
стать Брахманом, что такое Саттья, Гнянам, переживание Анантам. И все это нахо-
дится в моем сердце, мне только нужно найти.  

 

Последняя часть мантры говорит о плодах, когда Брахман найден. Как будто все удо-
вольствия в мире поместили в одну емкость – такое переживание полного удовлетво-
рения. Не остается ничего, что еще нужно пережить.  

 

Очень важная мантра.  В заключении в ней говорится, как был создан мир. Сначала 
создано пространство, затем воздух, огонь, вода, лекарственные растения, пища, из 
пищи семя существ. Зачем такое описание? – существо в виде ученика должно найти 
путь назад к Брахману. Если ученик все еще не понимает и думает, что мир реален, 
то ему нужно объяснить, как проявляется его существование, от чего зависит его су-
ществование. Поэтому прослеживается вся цепочка от Атмана до его собственного 
существования. Для непросветленного ученика объясняется его сущность, его при-
рода.  

Объясняется важность Анна, пищи, и как Анна становится всем. Но сначала создано 
пространство, без пространства невозможно ничего. Атман и Акаша становятся 
Вайю, ветром. Атман и Вайю становятся Агни. Далее Агни и Атман становятся водой 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

32 
 

и из воды земля. Из земли возникают лекарственные растения, тут имеются в виду 
все хорошие полезные растения, питающие существа. Далее говорится о важности 
пищи. Чтобы найти Атман, нужно осознавать, что Он пронизывает все перечислен-
ные элементы и находится внутри меня. Но Врутти все время направлена наружу и 
не способна найти Брахман. Земля соответствует костям и мясу, вода – вкус и кровь, 
огонь – перевариванию, воздух – уму. Такое соответствие. Что дает пространство? – 
оно обеспечивает существование физических объектов. Атман обеспечивает суще-
ствование пространства, дает энтитет по названию существование. Каждый элемент 
поддерживает другой элемент, более грубый. Но свойство Существования проходит 
через все элементы. Аналогично можно рассуждать о Сат, Чит, Ананда. Они все под-
держивают одно другое, становятся квалифицированными. 

 

Лекция 6– Раздел 2, Главы 2-5 

Обращаем внимание на самый первый Анувак в этой главе, где говорится о том, что 
давайте учить вместе. Важная шлока, которую нужно повторять перед началом, она 
дает правильный настрой.  

saha nāvavatu | saha nau bhunaktu | saha vīryaṃ karavāvahai | tejasvi nāvadhītamastu | mā 
vidviṣāvahai | oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ || 

May Brahman protect us both! 
May He give us both to enjoy! 
Efficiency may we both attain! 
Effective may our study prove! 
Hate may we not (each other) at all! 
Om! Peace! Peace! Peace! 

Oṁ Saha nāvavatu 
Om=supreme god; saha=together; nau=both/ all; avatu=may he pro-

tect 

saha nau bhunaktu saha=together; nau=both/ all;bhunaktu= be nourished/ energized 

Saha vīryam 

karavāvahai 

saha=together;vīryam=energy; karavāvahai=work (kara=hand; 

avahai=bring into use) 

Tejasvi 

nāvadhītamastu 

tejaswi = having great energy;nau = both ; adhi = intellect/ stu-

dy; tama = higher degree; astu=so be it 

Mā vidviṣāvahai Mā=not be; vidvis=animosity; avahai=bring/ have 

Oṁ Shāntiḥ, Shāntiḥ, shantih= peace 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

33 
 

Shāntiḥ 

 

 

 

Chapter II-The Sheath of the Vital Breath 

 
“From food, verily, are produced all creatures-whatsoever dwell on earth. By food alone, 
furthermore, do they live and to food, in the end, do they return; for food alone is the eldest 
of all beings and therefore, it is called the panacea for all.” 
“They who worship food as Brahman obtain all food. Food alone is the eldest of all beings 
and therefore it is called the panacea for all. From food all creatures are born: by food, 
when born, they grow. Because it is eaten by beings and because it eats beings, therefore it 
is called food.” 
Verily, different from this, which consists of the essence of food, but within it, is another 
self, which consists of the vital breath. By this the former is filled. This too has the shape of 
a man. Like the human shape of the former is the human shape of the latter. Prana, indeed, 
is its head; vyana is its right wing; apana is its left wing; akasa is its trunk; the earth is its 
tail, its support. 
Поистине, из пищи возникают существа –  
Те, которые пребывают на земле;  
Затем пищей они и живут,  
И в нее же они входят под конец,  
Ибо пища – старейшее из существ;  
Поэтому ее зовут все[исцеляющей] травой.  
Поистине, всякую пищу получают те,  
Которые почитают пищу как Брахмана,  
Ибо пища – старейшее из существ;  
Поэтому ее зовут все[исцеляющей] травой.  
Из пищи рождаются существа;  
Рожденные, они растут благодаря пище;  
Она питает и [сама] питается существами  
И поэтому зовется пищей.  

От этого [Атмана], состоящего из соков пищи, поистине, отличен внутренний Ат-
ман, состоящий из дыхания. Им наполнен этот [Атман]. Поистине, и он имеет вид 
человека. Соответственно виду человека у одного – вид человека [и у другого]. Ды-
хание [в легких] – его голова, дыхание, разлитое по телу, – правый бок, дыхание, 
идущее вниз, – левый бок, пространство – тело, земля – нижняя часть, основа.  

И об этом такой стих:  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

34 
 

 

Обсуждаем Аннамайя Коша. «Анна» не просто пища, это питание, потребление. Пи-
ща одно из того, что можно потреблять. Сюда же относится вода, соки, фрукты. В 
первом Анувак говорится о том, что все пришло от питания, потребления. Питание 
можно рассматривать, как сконцентрированную форму лекарственных веществ.  

Как произошли Великие элементы? Можно все привязать к науке с точки зрения 
Большого взрыва: Акаша стал Вайю. Сначала возникло пространство, в нем появи-
лись газы – это уже Вайю. Газы стали двигаться, сталкиваться, взаимодействовать и в 
результате произвели тепло. Из Вайю возник Агни. Когда тепло стало интенсивным, 
возникли звезды. Под воздействием тепла разные элементы стали между собой реа-
гировать и возникли другие элементы. Один из них вода. Вода возникла из газов и 
тепла. Теперь вода стала взаимодействовать, соединять другие элементы. Так появи-
лась земля. Хотя с первого взгляда цепочка из 5 Великих элементов кажется аб-
страктной, но в ней есть интересная логика.  

Лекарственными веществами здесь называют все, что дает рост. Из них возникла 
сначала пища и из нее различные организмы. Начальная Акаша возникла из вообра-
жения Брахмана.  Изначально не было ничего, кроме Брахмана. Основная идея в том, 
что все пронизано Брахманом и нет ничего, кроме Брахмана. Сознание проявляет Се-
бя в виде материи. Но ничто не может существовать реально, поэтому мы все назы-
ваем «воображаемым». Воображаемая материя воображаемо взаимодействует с во-
ображаемым. Брахман все пронизывает.  

Мы начинаем с самого «грубого» уровня, с пищи, с физического тела. Аннамайя ко-
ша – мы потребляем пищу, тело растет. Единственный источник роста тела – пища. Я 
расту и считаю себя телом. Мое тело становится для меня Атманом, я. Но нужно все-
гда помнить, что все пришло из Брахмана. Поэтому здесь начинают с Анна, питания, 
и говорят, что Анна ответственна за все живые существа. Кто понимает истинную 
природу живущего, тот понимает Брахман. Мы начали с физического тела и посте-
пенно будем передвигаться внутрь. Следующие несколько Анувак посвящены Панча 
Коша. Панчадаши тоже описывает Панча Коша, но изначально они были описаны в 
Упанишадах.  

Процесс рассуждения такой: я считаю себя телом, считаю, что тело – это Атман, я. 
Мое тело отдельно от Брахмана. Все это указывает на то, что мой процесс достиже-
ния Просветления не закончен. Святые пытаются объяснить мне, как можно видеть 
тело проявлением Брахмана, как тело и Брахман одно и тоже. Опять применяется 
процесс Анвайя и Вьятирека. Вьятирека: это не Атман, но в конце концов мы придем 
к тому, что все Атман, Брахман. Сначала отделяется все, что не Брахман. Затем до-
стигается Просветление и становится очевидным, что все Брахман. Сначала разделе-
ние: это не Я и это не Я – процесс Вьятирека. В конце концов я осознаю, что все во-
круг Я – Анвайя. Так следует рассуждать об Аннамайя Коша.  

 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

35 
 

Вторая часть Анувак: что же тогда является Атманом, я, в Аннамайя Коша? Всякую 
более внутреннюю Кошу они называют Атманом этой Коши, я или тот, кто дает силы 
этой Коши. Без Атмана, я, Коша не будет действовать.  

Теперь представляют Пранамайя Кошу. Говорят, что Пранамайя Коша есть Атман 
для Аннамайя Коши. Душа есть тело энергии (энергетическое тело). Говорится о 5 
различных Пранах. Воздушная часть Пран и энергетическая часть Пран. Все они со-
ставляют Пранамайя Кошу. Воздух и энергии протекают по телу, воздух перерабаты-
вается в энергию. 

Кармаиндрийя – это не физическое тело, руки-ноги. Это сама мотивация совершать 
действия руками, ногами и т.п. Потеряв руку, я не теряю Кармаиндрийя.  Кармаин-
дрийя тоже часть Пранамайя Коша. Кармаиндрийя – душа Пранамайя Коши.  

В следующем Анувак обобщается учение о Пранамайя Коша.  

 

 

 

Chapter III-The Sheath of the Mind 

tasyaiṣa eva śārīra ātmā | yaḥ pūrvasya || 2 || 

1 
“The gods breathe after the prana, so also do men and cattle; for the prana is the life of 
creatures. Therefore it is called the life of all. Those who worship the prana as Brahman 
obtain a full life; for the prana is the life of creatures. Therefore it is called the life of all.” 

2 
This sheath of the Prana is the embodied soul of the former. Verily, different from this 
sheath, which consists of the essence of the prana, but within it, is another self, which 
consists of the mind. By this the former is filled. This too has the shape of a man. Like the 
human shape of the former is the human shape of the latter. The Yagur-Veda is its head, the 
Rig-Veda is its right wing, the Sama-Veda is its left wing, the teaching is its trunk, the 
hymns of Atharva and Angiras are its tail, its support. 

Боги дышат в соответствии с дыханием,  
[Также] – люди и животные,  
Ибо дыхание – жизнь существ;  
Поэтому его зовут всеобщей жизнью.  
Полного [срока] жизни достигают те,  
Которые почитают дыхание как Брахмана,  
Ибо дыхание – жизнь существ;  
Поэтому его зовут всеобщей жизнью.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

36 
 

Его телесный Атман – тот же, что и у предыдущего. От этого [Атмана], состоя-
щего из дыхания, поистине, отличен внутренний Атман, состоящий из разума. Им 
наполнен этот [Атман]. Поистине, и он имеет вид человека. Соответственно виду 
человека у одного – вид человека [и у другого]. Яджус – его голова, рич – правый бок, 
саман – левый бок, наставления – тело, атхарвангирасы – нижняя часть, основа.  

И об этом такой стих:  

 

Хотя энергетическое тело не имеет формы, оно принимает форму человеческого те-
ла. Др. Кака говорит, что можно представить себе, что физическое тело само по себе 
ни на что не способно и мы ввели в него сок Пран, энергию. Праны придают телу си-
лы и делают его действующим. Пранамайя Коша есть сам сок. Праны есть источник 
активирования всех живых существ. Праны – энергия жизни живых существ и жи-
вущих богов. Можно думать о Пранамайя Коша как о природе жизненных сил.  

Такой несколько отличный способ размышления о живых существах. У всех есть те-
ло и повсюду проходит энергия жизни. Но, когда энергия жизни проходит через тело, 
оно способно принять энергию жизни. Скала не способна принять ее. Дерево способ-
но принять только частично. Самое яркое проявление жизненной силы – человек.  

Следует думать о жизненной силе, как Адхиштана – основа всех жизней, всех су-
ществ. Думая так, я совершаю Упасану, думаю о ней, что она есть Брахман. Размыш-
ляя так, я становлюсь Пурнам, Полным, Всей Жизнью. Никакие другие жизненные 
силы не нужны тому, кто стал Пурнам. Он становится вне жизни, жизненные энергии 
ему не нужны.  

 

Часть 2 этой мантры: 

Прана есть Атман Аннамайя Коши. Но внутри Праны есть Атман, который есть Ма-
номайя Коша. Прана не работает без управления ума, Манас. Сама по себе энергия не 
может ничего сделать без мотивации, которая стоит за ней. Должен быть «сознатель-
но мотивированный». Маномайя Коша по существу сочетание Манас и Гнян Индрия 
(органы чувств).  Это то, что здесь называется Атманом Пранамайя Коши. Опять та 
же самая аналогия: мы вливаем Маномайя Кошу в Пранамайя Кошу. Так Маномайя 
Коша принимает форму тела, хотя эта форма не проявляется физически. Далее гово-
рится, что одна из Вед есть голова Маномайя Коши, две другие Веды правая и левая 
руки, направление Атман. Четвертая Веда основа всего.  

 

«Веда» означает «знание», которое включает в себя все, что известно в мире. Ум яв-
ляется интерфейсом к органам чувств. Что можно знать? – только мир. Ум взаимо-
действует с миром в виде «я хочу то», «хочу это». Все «хочу» есть формы знания. 
Поэтому говорится, что  

«Яджус – его голова, рич – правый бок, саман – левый бок, наставления – те-
ло, атхарвангирасы – нижняя часть, основа.» 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

37 
 

По сути ум просто передает знание. 

Сила, которая руководит Манас, Атман Манаса, это сама Шрути, Веды. Мудрость 
Вед есть Атман Манаса. Др. Кака заканчивает все объяснения так: Как может Анна 
быть Атманом? – Анна не может быть Атманом, т.к. она под управлением Пран. То-
гда Прана должна быть Атманом. Давайте исследуем Прану. В результате приходим 
к выводу, что как Прана может быть Атманом, если она под управлением Манаса. 
Тогда Манас должен быть Атманом. Как Манас может быть Атманом, если в глубо-
ком сне Манас не действует, отсутствует. Если Атман исчезает в глубоком сне, то 
что будет со мной, когда я проснусь? Ведь Атман исчез. Куда уходит Манас? – Ма-
нас должен жить в чем-то другом, что дает ему силу. Что-то способно запомнить пе-
реживание глубокого сна, вернуться после пробуждения и при пробуждении знать, 
что я только что спала глубоко. Что это может быть? – это Буддхи. Есть концепция 
Сукшма Врутти Буддхи. Эта Врутти всегда активна: и во сне и во время медитации. 
Это очень тонкая форма «я есть», и она наблюдает глубокий сон, отсутствие пережи-
вания. Но есть еще что-то, что говорит Буддхи о том, что нет ничего.  

 

Так мы дошли до того, что Манас не может быть Атманом, должно быть еще нечто – 
Буддхи.  

 

Следующий Анувак важный и известный. 

 

Chapter IV-The Sheath of the Intellect 

 
“He who knows the Bliss of Brahman, whence all words together with the mind turn away, 
unable to reach it-he never fears.” 

2 
This sheath of the mind is the embodied soul of the former. 
Verily, the different from this sheath, which consists of the essence of the mind, but within 
it, is another self, which consists of the intellect. By this the former is filled. This too has the 
shape of a man. Like the human shape of the former is the human shape of the latter. Faith 
is it head, what is right is its right wing, what is truth is its left wing, absorption is its trunk, 
Mahat is its tail, its support. 

Оттуда отступают слова  
С разумом, неспособные постичь [его], –  
Знающий это блаженство Брахмана  
Никогда не испытывает страха.  

Его телесный Атман – тот же, что и у предыдущего. От этого [Атмана], состоя-
щего из разума, поистине, отличен внутренний Атман, состоящий из распознавания. 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

38 
 

Им наполнен этот [Атман]. Поистине, и он имеет вид человека. Соответственно 
виду человека у одного – вид человека [и у другого]. Вера – его голова, должное – 
правый бок, действительное – левый бок, соединение – тело, великое – нижняя 
часть, основа.  

И об этом такой стих:  

Место, куда не доходит речь. Речь не способна выразить природу Того, кто есть Я. 
Буддхи дает силу речи, словам, но речь не способна выразить что такое Буддхи. Даже 
если ум идет назад и пытается увидеть где находится Буддхи, он тоже не способен 
найти Буддхи. Под Буддхи здесь подразумевается Атман, т.к. говорится: «Я там». 
Тот, кто получает переживание Атмана, достигает Блаженство, Ананда-Рупа Брах-
ман. Получив однажды это переживание, человек становится бесстрашным, т.к. он 
знает, что он вечный.  

Манас был Атманом для Пранамайя Коши, внутри Маномайя Коши находится Атман 
в виде Видньянамайя Коши. Благодаря ей может работать Маномайя Коша. Мы все 
время как будто вливаем внутрь физического тела что-то все более тонкое, каждая 
следующая Коша принимает форму физического тела. Опять можно размышлять, как 
о Пранах, жизненных силах. Они пронизывают все вокруг, когда попадается объект, 
способный принять жизненную силу, он оживляет Аннамайя Кошу. Так же точно ум 
всюду, ум Ишвары. Попав на тело, он дает силу Пранамайя Коше. Так же и Буддхи 
всюду. Неправильно думать, что Буддхи нечто одно, маленькое. Только из-за ограни-
ченности тела возникает такое чувство.  

 

Голова тела Буддхи есть Шраддха, вера. Опять описывается тело. Врутта – истина в 
Ведах. Врутта его правая рука. Саттья, Истина, его левая рука. Йога его Атман. Мы 
говорили о Бхус, Бхувас, Сува, Маха. Маха – это Татва, стоящая за Сува.  

 

Объясняя первую часть мантры, Др. Кака приводит пример с фонариком, объясняет 
Буддхи. Ум не может достичь свет, т.е. свет не ум. Ум не может быть светом и Буд-
дхи тоже не свет.  

 

Объясняется идеальное тело Буддхи. Наш интеллект очень загрязнен.  Чистое тело 
ума – Яджур Веда голова, другие Веды руки. Знание было основой идеального ума. 
Такой ум идет по следам Вед, принимая решения и желания только данные в Ведах. 
Поэтому говорится, что мы просим только правильные вещи для того, чтобы познать 
Атман.  

Говорится, что вера, Шраддха, есть голова тела Буддхи. Важно понимать концепцию 
Буддхи, т.к. многие ошибочно думают, что они узнают Атман. Но здесь начинают с 
того, что Шраддха голова тела Буддхи, его думающая часть, вера в Знание, данное 
Упанишадами. Другая часть веры: Я не Буддхи, Буддхи я просто использую для того, 
чтобы найти Атман. Существуют несколько видов Шраддха: 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

39 
 

 Что сказано в Ведах – правда 
 Гуру единственное средство достижения Атмана, Гуру не просто человек 
 Брахман есть Реальность, другой реальности нет.  

Говорится: «what is right is its right wing, what is truth is its left wing» - 

Я всегда буду на стороне Правды, Реальности. Так следует рассуждать для очищения. 
Благодаря Шраддха у меня есть естественное стремление следовать всему этому. Без 
веры невозможно ничего учить, вечно будут сомнения. Невозможно достичь про-
гресс без Шраддха. Сомнения – это как щепотка соли. Мы ее всюду добавляем и со-
здаем проблемы. Нужно избавиться от сомнений! Нужно объяснить себе, что учение 
о Сознании совершенно отлично от наук, которые мы учим. Имея веру, я начну по 
крайней мере понимать, что нужно для переживания Брахмана.  

 

Далее опять вопрос: как может быть Буддхи Атманом, Я? Рассуждая так, мы делаем 
ошибку, как будто говорим, что зеркало источник света. Свет падает на зеркало, от-
раженный свет освещает предмет и мы думаем, что свет исходит от зеркала. Но 
единственное, на что способен Буддхи – фокусировать Сознание на объект знания. 
Сам Буддхи неодушевленный. Буддхи сделан из чистого элемента Огня, он Jada, 
неодушевленный. Поэтому мы говорим об отраженном сознании, Чидабхаса. Отра-
женное сознание единственное, что я могу ощущать в пробужденном состоянии и во 
сне. Само Сознание нам недоступно. Я испытываю не свое истинное Я, а только Его 
отражение. Я чувствую, что я одушевленная, в сознании, мой Буддхи говорит мне об 
этом. Но сам Буддхи активируется отраженным сознанием, он не способен Его по-
нять.  

 

Следующая Коша – Карана Шарира, причинное тело, источник моего существования. 
Если думать, что Буддхи и есть Я, то никогда не дойти до истины. Откуда берется 
мотивация к какому бы то ни было знанию? – Это Анандамайя Коша. Она является 
Атманом для Буддхи.  Об этом Анувак 5. 

 

Chapter V-The Sheath of Bliss 

1 
“The intellect accomplishes the sacrifice; it also accomplishes all actions. All the gods 
worship the intellect, who is the eldest, as Brahman.” 
“If a man knows the intellect as Brahman and if he does not swerve from it, he leaves 
behind in the body all evils and attains all his desires.” 

2 
This is the embodied soul of the former. 
Verily, different from this, which consists of the essence of the intellect, but within it, is 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

40 
 

another self, which consists of bliss. 
By this the former is filled. This too has the shape of a man. Like the human shape of the 
former is the human shape of the latter. Joy is its head, delight is its right wing, great 
delight is its left, bliss is its trunk. Brahman is its tail, its support. 

Разпознавание направляет жертвоприношение  
И направляет также действия;  
Распознавание все боги  
Почитают как Брахмана, как старейшее.  
Кто знает, что распознавание – Брахман,  
И не отвращается от него,  
Тот, оставив в теле [свои] грехи,  
Достигает [исполнения] всех желаний.  

Его телесный Атман – тот же, что и у предыдущего. От этого [Атмана], состоя-
щего из распознавания, поистине, отличен внутренний Атман, состоящий из бла-
женства. Им наполнен этот [Атман]. Поистине, и он имеет вид человека. Соот-
ветственно виду человека у одного – вид человека [и у другого]. Удовольствие – его 
голова, радость – правый бок, великая радость – левый бок, блаженство – тело, 
Брахман – нижняя часть, основа.  

И об этом такой стих:  

 

Тот, кто поклоняется Видньянамайя Коше и видит в ней Брахман, тот получит пере-
живание Самого Брахмана.  

Вывод из первой части мантры: без интеллекта невозможно познать Атман, но ин-
теллектом невозможно познать Его. Интеллект нужен для того, чтобы сказать, что не 
является Атманом. Нужно быть в состоянии сказать: мое тело – не Атман, мой ум не 
Атман, все, что я переживаю, не Атман, счастье не Атман, т.к. это квалифицирован-
ное счастье. Блаженство Атмана не ограничено ничем. Поэтому интеллект необхо-
дим для познания Брахмана.  

 

Вторая часть: Анандамайя Коша есть Атман Видньянамайя Коши, т.к. она активиру-
ет Видньянамайя Кошу. Внутри Видньянамайя Коши находится Анандамайя Коша. 
Она дополняет Буддхи. Без Я Буддхи не может действовать. Квалифицированное Я 
называется Анандамайя Коша. Вспомним Упадхи. Упадхи Дживы есть невежество. 
Оно делает меня квалифицированным Я. Я не знаю, что Я есть Чистое Сознание. В 
результате Я становлюсь этим квалифицированным я. Интеллект не может работать в 
отсутствии квалификации. Теперь мы дошли до самого глубокого уровня моего су-
щества. В отсутствии Анандамайя Коши есть только Брахман. Анандамайя Коша, 
слой невежества, заставляет думать меня, что я человек и не видеть Брахман. Майя 
здесь означает «похожий». Анандамайя – «похожий на Ананда». Ананда есть истин-



                                               Тайттирия Упанишада 
 

41 
 

ное Блаженство, неограниченное ничем Блаженство. Слово «счастье» - близкое по 
значению, но достаточно мелкое, чтобы описать Ананда.  

Опять говорится, что Анандамайя Коша имеет форму тела. Тело Анандамайя Коши 
состоит из того, что я люблю, Прийя. Прийя голова Анандамайя Коши.  

Прийя, Мода, Прамода и Ананда – четыре выражения для блаженства. Прийя, Мода и 
Прамода – квалифицированное блаженство.  

 Когда я выражаю желание – это называется Прийя.  

 Когда я узнаю, что мое желание выполняется, называется Мода.  

 Когда я в первый раз получаю желаемое и можно желаемое потребить– 
называется Прамода. 

Мода и Прамода называются в мантре правой и левой рукой Анандамайя Коши.  

Такова природа Анандамайя Коши: желание, их выполнение и потребление. 
Ананда их Атман, т.к. то, что чувствуется при потреблении желаемого, есть сама 
Ананда. Поэтому Ананду называют здесь Атманом и Брахман ее основа.  

 

Структура из пяти оболочек важная концепция в Веданте. Тело основа всех взаи-
модействий с миром. Нечто вызывает во мне желания, заставляет их всплывать в 
моей голове. Анандамайя Коша и есть тот самый источник. Не зря ее голова 
Прийя, желания. Все моя жизнь по сути цепь различных желаний и стремлений к 
их исполнению. Анандамайя Коша есть самая моя сущность. Благодаря ей акти-
вируется Буддхи, от Буддхи активируется Манас, Гнян Индрии взаимодействуют с 
миром, впечатления от органов чувств приносятся в Буддхи, все начинает дей-
ствовать и крутиться, но основа всему желания. Самое тонкое из всех тел- тело 
желаний, оно причина моего рождения, поэтому его называют причинным телом, 
Карана Шарира.  

 

В Мандукья мы говорили о Свапна, Джагрути Авастар, в пробужденном состоя-
нии я выражаю желания через тело, которое часть мира, все вертится вокруг же-
ланий. Такова моя внутренняя сущность. Чтобы вырасти из нее, нужно сказать се-
бе: «я не хочу никаких желаний, я хочу Блаженство». Это должно стать моей мо-
тивацией.  

 

Др. Кака описывает так: я просыпаюсь и первая мысль, которая возникает «я есть» 
- о моем существовании, она основана на эго. Эго тут же выражает первое жела-
ние «хочу чай» - Прийя.  Далее я слышу движение на кухне, которые говорят, что 
чай уже греется – Читта помнит, что я хочу чай, интерпретирует звуки и возникает 
чувство удовлетворения - Мода. Прихожу на кухню, выпиваю первый глоток и 
чувство радости – Прамода. Но увы, первый глоток прекрасен, второй менее раду-
ет, а вторую чашку уже и не хочется, но можно выпить, третью чашку не хочется 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

42 
 

даже начинать. Из чего следует, что блаженство, приходящее через Вишаи, очень 
скоротечно. Поклоняясь телу как Брахману, я понимаю, что Брахман стоит за все-
ми радостями. Я не хочу мелкие радости, я хочу найти истинный Атман. Если все 
радости проявление блаженства, то истинное Блаженство должно быть Атманом.  

Мы прошли по всем оболочкам от физической до оболочки блаженства, поняли, 
что основа всего желания и их удовлетворение. Тогда логично, что Блаженство 
должно быть Атманом, Оно мотивирует о оживляет оболочку блаженства. Это 
Чистое Сознание. Так заканчивается мысленный процесс. 

 

Лекция 7– Раздел 2, Глава 6 

 

Сначала повторение. 

Высочайшее достижение есть Брахман, познание Брахмана.  Что такое Брахман? – 
Сатьям, Гнянам, Анандам. Брахман спрятан в твоем сердце. Что значит «спрятан в 
сердце»? – В связи с этим разбираются пять оболочек, начиная с самой большой, 
грубой – Аннамайя Коша. Говорится, что Анна, пища, ответственна за жизнь и за те-
ло. Поэтому Анна должна быть Брахманом. Отсюда традиция повторения мантры пе-
ред едой, где говорится, что Анна есть Брахман.  

 

Но Анна не может быть Я, т.к. я знаю тело, Аннамайя Коша постоянно изменяется. Я 
все время чувствую себя одной и той же, не чувствую никаких изменений, поэтому 
Аннамайя коша не может быть Я.  

Тогда, наверное, Прана есть Атман, Я, для Аннамайя Коши. Пранамайя Коша есть 
энергия, жизненная сила в теле. У Пранамайя Коши такая же форма, как и у Ан-
намайя Коши. Глова Аннамайя Коши реальная моя голова, правая и левая руки – мои 
правая и левая руки. Атманом Аннамайя Коши является Пранамайя Коша. Прутви – 
это земля. Основа Пранамайя Коши Прутви, т.к. земля дает основу всем лекарствен-
ным, полезным растениям. Сама жизнь, Прана, есть голова Пранамайя Коши. Правая 
рука – входящее дыхание, левая рука – выходящее. Энергия входит и выходит. Телом 
является Акаша, пространство. Поклоняющиеся Пранамайя Коше получают полную 
жизнь.  

Но и Пранамайя Коша постоянно изменяется, я ее наблюдаю, переживаю свою 
жизнь. То я болею, во мне меньше жизни, то я здорова и полна жизни, я чувствую, 
как во мне много энергии или мало. Поэтому Праны не могут быть я, должно быть 
что-то еще внутри. Мы пытаемся найти Брахман, который находится внутри меня и 
поэтому идем все глубже, как будто чистим лук, оболочку за оболочкой.  Шанкара-
чарья сразу говорит, что «внутри твоего тела» означает «внутри твоего Буддхи.» 
Удаляем все и остается Буддхи, отражение Сознания на нем. Но Видьяранья, автор 
Панчадаши, разбирает по оболочкам, как Упанишада, шаг за шагом.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

43 
 

Маномайя Коша ответственна за активность Пранамайя Коши. Наверное она и есть 
Я. Описывается идеальная форма Маномайя Коши: ее голова Яджур Веда. Др. Кака 
объясняет, почему Веды голова и руки Маномайя Коши. Мы пытаемся найти Я, Ат-
ман. Когда голова связана с Ведами, в союзе с Ведами, когда руки Маномайя Коши, 
отвечающие за ее действия, тоже Веды, то и желания ума становятся Ведами. Когда 
ум находится в таком состоянии, что он в союзе с Ведами, ум в состоянии познать 
Себя. Тогда можно поклоняться уму, как Брахману.  Поклоняясь уму, как Брахману, 
человек достигает бесстрашие. Здесь такая связь: причина страха всегда в уме, мы 
всегда боимся, думаем о том, что должно случиться или не должно. Когда ум объ-
единяется с Ведами, в уме не остается другой активности, кроме знания Вед.  Истина 
Вед в том, что Я вечная, поэтому не остается никаких страхов.  

Но и ум все время изменяется. Я в состоянии контролировать ум, поэтому Я не мо-
жет быть умом. Что контролирует ум, говорит ему, что правильно и что нет? – Буд-
дхи. Буддхи должен быть Я. Описывается форма оболочки Буддхи. Форма такая же, 
как у физического тела. Голова Видньянамайя Коши вера, Шраддха. Мы уже говори-
ли о том, что правильная вера соединена с правильным интеллектом. Важна вера в 
то, что 

 О чем говорится в Ведах – истинно 
 Брахман есть Реальность 
 Гуру есть Истина, Реальность. 

Только 3 Истины, в которые нужно вложить Веру. Если интеллект связан с Верой, 
можно говорить о том, что он правильно настроен. Истина, о которой говорится в 
Ведах, становится правой рукой, Саттья левой рукой. Действия, совершаемые таким 
интеллектом, совершаются верно, истинно и руководятся они Реальностью. Что то-
гда становится Атманом -Йога. Др. Кака так это интерпретирует. Йога есть Самадха-
на, уравновешенность, способность принять хорошее и плохое равно. В мантре гово-
рится, что Йога есть Атман Видньянамайя Коши. В Самадхана Читта остается мир-
ной и спокойной, принимается все, что происходит, просто как события, никакие яр-
лыки «хорошо-плохо» не вешаются. Когда Буддхи в союзе в Верой и я поклоняюсь 
ему, как Брахману, в результате я становлюсь Пурнам, свободной от Пунья и Папа. 
Пурнам означает так же, что не остается никаких желаний.  

Под поклонением, Упасаной, здесь понимается не то, что я молюсь Видньянамайя 
Коше. Что происходит, когда человек приходит в церковь и начинает молитву? – по 
сути он вступает в общение с Богом. При этом он говорит: «ТЫ правишь мной и мо-
ей судьбой», возникает чувство подчинения, предавание себя Богу. В Упанишаде все 
время говорится: «Тот, кто поклоняется…. (Аннамайя, Пранамайя и т.д.) как Брахма-
ну…. Что означает, чтобы я ни делала, я фокусирую внимание на Буддхи и говорю 
при этом «Ты Брахман». Брахман есть Сатьям, Гнянам, Анантам, и я приписываю ат-
рибуты Брахмана Буддхи. Таким образом я удаляю все ограничения, которые были 
на Буддхи. Если я считаю себя бесконечной, неограниченной, то естественно нет ни-
каких желаний. Так я освобождаюсь от желаний.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

44 
 

Говорится, что всякое действие приводится в движение интеллектом. Само создание 
мира вызвано мыслью о том, что что-то должно произойти, что-то должно существо-
вать. Все действия продукт Буддхи.  

Вторая часть Анувак 5: Объясняется Анандамайя Коша, которая внутри Виднья-
намайя Коши. Мы дошли до интеллекта и опять можем сказать, что и эта Коша не 
может быть Я. Атман Видньянамайя Коши есть Анандамайя Коша. Оболочка стано-
вится полной благодаря Анандамайя Коше. Форма Анандамайя Коши такая же, как 
тело. Ее голова Прийя – «я хочу». Прийя, Мода и Прамода – три уровня достижения 
полноты выполнения желаний.  

 Сначала возникает желание.  

 Мое желание скоро исполнится 

 Прамода – я получила то, что хотела. 

Мода правая рука, Прамода левая. Красивая теория. Всякое решение, которое прини-
мает интеллект, основано на желании. Цикл Кармы основан на желаниях. Возникает 
желание и интеллект начинает над ним работать. Ум подключается: что мне нужно 
сделать для выполнения желания? Далее подключаются Карма-Индрия, Читта. Все 
крутится до тех пор, пока не достигнется состояние Мода – то, что я хочу, должно 
случиться, все подготовлено. Джива возвращается в Анандамайя Кошу на долю се-
кунды. И опять дальше: «Давай!» Приходит в движение тело, Карма-Индрия. Первое 
мгновение выполнения желания опять бросает Дживу в Анандамайя Кошу. Так про-
исходит жизнь Дживы – он все время движется внутри Кош. Большая часть времени 
проходит во внешних оболочках. Когда-никогда Джива приходит в Видньянамайя 
Кошу и пытается сконцентрироваться на некоторые мысли. После выполнения жела-
ния возврат в Анандамайя Кошу.  

 

В результате мы дошли до Анандамайя Коши и кажется, что теперь нам откроется 
последнее, Я, но Упанишада тут замолкает. Анувак 6 меняет тему. Единственное, что 
говорится, что Ананда есть Я для Анандамайя Коши. Прийя, Мода и Прамода часть 
тела, а Ананда есть Атман Анандамайя Коши, основа ее Брахман. 

 

Из анализа Анандамайя Коши пришли к тому, что мы все удалили и что же осталось? 
– Возможны 2 вывода: 

 Не осталось ничего 
 Но если не осталось ничего, то кто тогда говорит об этом? 

Анандамайя Коша так же основа глубокого сна.  
 
Когда мы говорим о 3 телах – Карана Шарира, Сукшма Шарира и Стула Шарира – их 
можно привязать к 5 оболочкам. Просто тонкое тело разбито еще на 3 оболочки. Мы 
знаем, что Маномайя и Видньянамайя просто разные функции Антахкарана.  
 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

45 
 

Др. Кака говорит, что мы все время занимаем чувство счастья от Ананды. Безгранич-
ная Ананда основа моей Анандамайя Коши и я постоянно занимаю мельчайшие пор-
ции от нее. Я не знаю, где находится Ананда, мы не знаем бесконечность внутри и 
все время дурим себя мелкими удовольствиями.  

 

 

Chapter VI-Brahman: The Source of All 
 
“If a person knows Brahman as non-existent, he himself becomes non-existent. If he knows 
Brahman as existent, then know him as existent.” 
This is the embodied soul of the former. 
Thereupon the following questions of the pupil: Does anyone who knows not attain that 
World after departing this life? Or does he who knows attain that World after departing 
this life? 
He desired: “May I be many, may I be born. He performed austerities. Having performed 
austerities, He created all this-whatever there is. Having created all this, He entered into it. 
Having entered into it, He became both the manifested and the unmanifested, both the 
defined and undefined, both the supported and unsupported, both the intelligent and the 
non-intelligent, both the real and the unreal. The Satya became all this: whatever there is. 
Therefore call It the True. 
Несуществующим становится тот,  
Кто знает Брахмана как не-сущего.  
Кто знает: "Брахман есть",  
О том знают, как о существующем.  

Его телесный Атман – тот же, что я у предыдущего. Теперь – следующие вопросы: 
идет ли в тот мир какой-либо незнающий после смерти? Или: достигает ли того 
мира какой-либо знающий после смерти?  

Он пожелал: "Да стану я многочисленным! Да произведу я потомство!". Он воспла-
менился подвижничеством. Воспламенившись подвижничеством, он сотворил все 
это, что существует. Сотворив это, он проник в это. Проникнув в это, он стал су-
ществующим и истинным, объяснимым и необъяснимым, основанным и неоснован-
ным, распознаваемым и нераспознаваемым, действительным и ложным. [Все], что 
есть [здесь], стало действительным, оно называется действительным.  

И об этом такой стих:  

Используется слово «Асат». Мы дошли до конца и далее можно говорить, что не 
осталось ничего или осталось Чистое Сознание и это Чистое Сознание должно быть 
Я. Те, кто считают, что остался Асат, становятся нулем. Понимающие, что остался 
Брахман, становятся Им.  

Мы весьма несправедливы к Буддистам, когда говорим, что они говорят, что Пустот-
ность есть пустота. Они достаточно близки к Адвайте.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

46 
 

Шлока предупреждает нас не запутаться в пустоте, нуле. Мы очистили все слои и по-
дошли к самому Центру. Подойдя к этой точке, кто-то должен меня научить, что это 
не пустота, что нужно идти дальше и получить переживание Чистого Сознания.  

Рамдас Свами говорит, что по одну сторону Шунья находится Брахман, по другую 
Ишвара. Ту, кто думают, что Шунья=Брахман, те дураки. Многие мудрецы преду-
преждают о Шунья. Мы достигаем это состояние и в медитации. Это состояние Ра-
сасвада, когда я нахожусь в Анандамайя Коше, получаю переживание блаженства. 
Блаженство открывается в Анандамайя Коше, но моя Истинная Природа продолжает 
оставаться скрытой от меня. Мы ищем не пустоту.  

Др. Кака говорит, что нам нужно все время продолжать пытаться достичь пережива-
ние Брахмана, хотя бы на мгновение. Я верю в то, что есть люди, которые испытали 
это переживание. Он мотивирует нас практиковать веру в Брахман и я наверняка до-
стигну тоже, хотя бы на мгновенье, получу переживание и снова вернусь из него. 
Получив вкус, вера будет сама усиливаться. Когда он нас мотивирует, он всегда од-
новременно предупреждает, что не нужно засыпать, поэтому не медитировать вече-
ром. Интеллект должен всегда верить, что я пытаюсь найти Сознание, что Оно суще-
ствует, это не нуль. Сама по себе Анандамайя Коша есть невежество. Но если выйти 
из Видньянамайя Коши с осознанием, что Брахман существует, то возможно, что 
Брахман откроется. Важно все время сохранять остроту интеллекта. Не нужно меди-
тировать, когда тело устало или хочет спать, иначе можно просто попасть в зону 
невежества Анандамайя Коши, вместо Просветления. В Анандамайя Коше есть толь-
ко две зоны – глубокий сон и Чистое Просветление. Все тонкая материя, сложно объ-
яснить, что нужно делать. Поэтому голова Видньянамайя Коши Шраддха, Чистая Ве-
ра. Сукшма Буддхи Врутти – тонкий интеллект, когда остается только Вера. Тонкая 
нить сознания ведет Веру в Анандамайя Кошу и приводит к переживанию Просвет-
ления.  

Тут же какое-то желание в теле выталкивает меня назад в невежество. Др. Кака гово-
рит, что состояние больше похоже на алертность, бдительность, чем на состояние 
«потеряться». Он говорит о Гуру Крупа – милость Гуру. Невозможно достичь Брах-
ман без Милости. Интеллект должен до самого конца держаться за концепцию, что Я 
есть Чистое Бесконечное Сознание. Ум не действует уже в этом состоянии, он не 
сможет мне ничего напомнить. Невозможно помнить слова, только их значение и их 
понимание.  

Рождение и смерть всего лишь часть путешествия Дживы. У меня есть бесконечное 
количество рождений и смертей. Поэтому начинается новая тема: что такое окружа-
ющий мир, какова его природа, как в нем работает Карма, какова ее роль. Рождение и 
смерть всего лишь часть создания, они не являются мной.  

 

Лекция 8– Раздел 2, Глава 6 -9 

 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

47 
 

Сначала повторение: Анандамайя Кошу можно рассматривать либо как возникшую 
из ничего, пустоты, Брахмана никогда не было. Либо можно рассуждать, что Брахман 
всегда существует и всегда Чистое Сознание. Так можно интерпретировать пережи-
вание пустоты. Глава 6 предупреждает тех, кто верит в пустоту. Асат – то, что не су-
ществует никогда. Тогда тот, кто переживает пустоту, тоже должен стать Асат. Тот, 
кто верит в Брахман, сам становится Брахманом.  

 

После предупреждения о пустоте, ученик задает 2 подвопроса:  

После смерти становится ли человек, который не понимает, Атмарупа, Атманом? 
Или достигают Освобождения те, кто знает? 

Вопрос возникает потому, что если Брахман есть Сатрупа, существующий всегда, и 
существует только один Брахман, то нет разницы в том, понимаю я или нет, получи-
ла переживание Брахмана или нет, все после смерти становятся Брахманом. – Ответ: 
Просветление не связано с телом и Джива постоянно идет от одного тела к другому, 
пока не достигнет Просветления.  

Но учитель дает ответ не прямо, а начинает издалека. Сначала говорится о том, что 
Брахман подумал, что Он один и хочет стать множественным.  Он совершил мгно-
венный Тапас и из него возник весь мир, который мы видим вокруг. Тапас – это ме-
дитативная практика, когда думается о цели и как ее достичь.  

  

Он создал мир и вошел в него. Не так, что Он создал мир отдельно от себя. Он вошел 
в то, что имеет форму и в то, что не имеет форму. В то, что может быть описано и в 
то, что нельзя описать. Имеющее основу и не имеющее, одушевленное и неодушев-
ленное. То, с чем можно совершать действия и то, с чем нельзя. По сути Он создал 
Двайту во всех возможных видах.  Просветленный видит во всем Сатья, проявление 
Сатья.  

Др. Кака комментирует так: Названные подвопросы были заданы много раз и поэто-
му нужно на них остановиться, но кроме того, нужны предварительные разъяснения, 
подготовка.  Важно так же то, что тот, кто их задает, полностью понимает то, о чем 
он спрашивает.  

Итак, Брахман распространил Себя всюду. Распространил Себя равномерно, нигде 
нет Его больше или меньше. Все, что я вижу, чувствую или знаю, должно иметь при-
чину почему оно существует. Без причины ничто не может существовать. Есть закон 
причины и следствия, Брахман существует вне всех законов.   

Др. Кака говорит так: видя радугу, обычно появляется мысль о том, что в воздухе 
должны быть капли воды, которые создают радугу. Точно так же, глядя на мир, воз-
никает мысль о том, что должна быть Сатрупа, стоящая за ним, Брахман, иначе мир 
не возникнет. В данной шлоке под Асат понимается не пустота, а непроявленное. Не-
существующее и непроявленное две разные вещи! Из ничего не может возникнуть 
мир. Мир возникает из Непроявленного. Должен быть некий потенциал, потенция. 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

48 
 

Потенциал должен существовать. Сила человека не бывает отдельно от человека, 
аналогично, не бывает потенциал без основы.  

Тут можно вспомнить аналогии глина-горшок.  

Брахман есть Сознание, Его природа Знание. Фокусирование сознания возможно 
только, когда есть объект для фокусирования. На что фокусируется Брахман – «Я 
должен стать множественным». Сознание при фокусировании создает мир, то, что 
мы называем Майя, т.к. не существует настоящей материи для создания мира. Созна-
ние Само становится миром.  

Другой взгляд на все это: Все, что я переживаю, чувствую в мире, все с чем я взаи-
модействую, у всего природа Знание. Я вижу мышку, взаимодействую с ней – все по 
сути воображение в Сознании. Мир хотя и кажется таким материальным, в конечном 
итоге сводится к изменению в сознании. Поэтому можно говорить о том, что мир Чи-
стое Сознание, проявление Сознания. Легче всего сравнить все со сном, тогда сразу 
понятно.  

Создание случается без усилия, т.к. усилие означает, что нужно переместить некото-
рую энергию. Но для того, чтобы что-то вообразить, усилие не нужно. Создание мира 
сна тоже происходит без усилий.  

Сначала Сам Брахман стал Акаша – пространство. Пространство стало Вайю, Вайю 
стало Агни, Агни стало Джала, Джала стала Прутви, Прутви – Парасвати (вегетация). 
Из вегетации возникает пища и другие материалы. Но помним, что Брахман Сам стал 
всем этим.  Как можно еще себе все представить? Сатрупа стала миром. Например, 
сломали деревянный стол, осталось дерево, сожгли дерево – остались атомы, разру-
шили атомы, остались частицы. Меняются формы и названия, но все время остается 
существование. Такое интеллектуальное упражнение из Брахмана в мир и из мира в 
Брахман.  Нужно убедить себя, что концепция существования справедлива, что Су-
ществование и есть Реальность, а не материальные предметы, которые нам кажутся 
реальными.  

Другая аналогия: когда говорим «глиняный горшок», нельзя сказать, что «глиняный» 
прилагательное. Без глины горшка нет. Так же невозможно сказать, что Брахман 
прилагательное для мира.  

 

Со всем проявленным можно взаимодействовать, оно все передо мной. С непрояв-
ленным нельзя взаимодействовать. Например вода проявлена, а Праны нет. Но и то-
му и другому нужна основа для существования, и это Брахман. Проявленное и не-
проявленное называется Карья Брахман, создание Брахмана, все, что создано из мыс-
ли «хочу стать множественным». 

Др. Кака говорит, что все, что мы чувствуем и все о чем можно подумать, все осно-
вано на Сат. Любой объект, любая мысль – все имеет существование.  

Знающий Брахман знает общность Существования. Существование общее во всех 
моих переживаниях. Все воображается в Сознании. Отсутствует во всем «хочу-не хо-



                                               Тайттирия Упанишада 
 

49 
 

чу», все вокруг Единство. Знающий Брахман видит Единство Существования, Созна-
ния и Блаженства. Он осознает, что Единство, Общность, невозможно удалить, оно 
присутствует всегда. Это Реальность, на которой основаны все переживания в мире.  

Даже в Анандамайя Коше Единство остается со мной, тогда Единство должно быть 
Я, т.к. нет ничего отдельного от Меня. Такая интеллектуальная логика. Установив-
шись в Реальности, дуальность исчезает, т.к. всюду видится только Единство, Общ-
ность.  

 

 

 

Chapter VII-Brahman as Fearlessness 
 
 “In the beginning all this was non-existent. From it was born what exists. That created 
Itself by Itself; therefore It is called the self-made.” 
That which is Self-made is flavour; for truly, on obtaining the flavour one becomes blissful. 
Who could direct the prana and the apana if this Bliss did not exist in the akasa? Brahman 
verily exists because It alone bestows bliss. 
When a man finds fearless support in That which is invisible, incorporeal, indefinable and 
supportless, he has then obtained fearlessness. 
If he makes the slightest differentiation in It, there is fear for him. That becomes fear for the 
knower who does not reflect. 
 
Поистине, вначале это было не-сущим;  
Из него, поистине, возникло сущее;  
Оно сделало себя самого,  
Поэтому оно зовется хорошо сделанным.  
Поистине, что хорошо сделано, то, поистине, – сущность, ибо, лишь постигнув 
сущность, бывает [человек] блаженным. Ибо кто мог бы дышать, кто вдыхать, 
если бы в этом пространстве не было блаженства. Ибо оно и доставляет блажен-
ство. Ибо когда [человек] находит бесстрашие и опору в этом невидимом, бесте-
лесном, необъяснимом, неоснованном, то он достигает бесстрашия. Ибо если он ви-
дит в нем малое различие, то у него бывает страх. И действительно, это страх 
знающего, не размышляющего.  
И об этом такой стих:  
 
Продолжается описание создания мира. Сначала было только Непроявленное, Асат. 
(У Асат здесь другое значение, чем обычно) Из него возник Сат (проявленное). Под 
Сат здесь понимается проявленный мир, существующий вокруг нас. Немного запу-
танно, но суть в том, что нет смысла говорить о Существовании до тех пор, пока что-
нибудь не будет существовать. Когда мы говорим, что Брахман есть Сат Чит Ананда, 
то Сат Чит Ананда является зависимым атрибутом, когда мы изначально предполо-



                                               Тайттирия Упанишада 
 

50 
 

жили, что мир существует. Брахману не нужны атрибуты Сат Чит Ананда. Они отно-
сятся к тому, что существует, что мы знаем, осознаем и что мы хотим или не хотим. 
Но сам Брахман свободен от всяких атрибутов. Непроявленное (Асат) становится 
проявленным, Сат, Существованием. Существование возникает в следствии того, что 
Брахман сказал: «хочу множественность», из этой мысли появился Сат. Брахман со-
здал «isness», бытие. Новый термин Сукрута, означает «хорошее, полезное дей-
ствие». «Су» означает «хороший». «Крута» - действие, в нашем случае создание. Рас-
самайя означает нечто, от чего можно получать удовольствие или потреблять. Мы 
говорили о потреблении в Мандукье, что потребляется в пробужденном состоянии, 
что во сне. Брахман создал мир для Собственного наслаждения, потребления. Анан-
дамайя Коша есть блаженство, наслаждение. Концепция создания и получение 
наслаждения от создания.  Анандамайя Коша есть Атман для Видньянамайя Коши, 
Видньянамайя Коша принимает решения, что она хочет и что нет. Без потребления и 
без наслаждения не было бы Анандамайя Коши, не было бы что решать Виднья-
намайя Коши и не было бы прогресса в эволюции. Получение удовольствия Дживой 
должно быть, для того, чтобы как-то его связать внутри тела. Такая логика как Брах-
ман стал созданием (миром) и одновременно его (мира) наслаждением. Для этого мы 
разбирали Прийя, Мода, Прамода – все разные уровни получения удовольствия. 
 
Вторая половина мантры говорит о том, что если бы не было никакого наслаждения, 
то не было бы и никаких действия для его достижения, не было бы смысла даже ды-
шать.  Искатель, видящий невидимое, бестелесное, неограниченное, безграничное 
Существование, Брахман, становится бесстрашным. Незнающие Брахман всегда чув-
ствуют страх. Брахман источник страха и Он же источник бесстрашия. Здесь опять 
логическое возвращение к вопросу о том, что случается после смерти с теми, кто зна-
ет Брахман и кто не знает. Знающий Брахман видит в Нем свою истинную природу и 
поэтому становится бесстрашным.  
Те, кто считают, что мир возник из ничего, испытывают страх.  
 
Итак, объяснили страх и бесстрашие, теперь будут объяснять блаженство, каким оно 
бывает. Устанавливается градация счастья. В результате приходят, что Брахма Анан-
да 10 ²0 относительно наивысшего нашего счастья. Об этот Ананда Миманса.  
До тех пор, пока существует дуальность, существует и некоторый страх. Дуальность 
у меня, но и боги, полу боги, Ишвара – всюду дуальность даже у богов. Но чем выше 
поднимаемся к богам, тем меньше страха, соответственно больше и больше счастья. 
Брахман вне счастья, вне страха.  
 
 

Chapter VIII-The Supreme Bliss of Brahman 
 
“From fear of It the wind blows; from fear of It the sun rises; from fear of It Agni and Indra 
and Death, the fifth, run.” 
Now this is an inquiry regarding the Bliss. 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

51 
 

Suppose there is a young man-a noble young man-versed, the best of rulers, firm in body 
and strong and possesses the whole world, full of wealth, is his: that is one measure of 
human bliss. 
This human bliss, multiplied on hundred times, is one measure of the bliss of the human 
gandharvas, as also of a man versed in the Vedas and free from desires. 
This bliss of the human gandharvas, multiplied one hundred times, is one measure of the 
bliss of the celestial gandharvas, as also of a man versed in the Vedas and free from 
desires. 
This bliss of the celestial gandharvas, multiplied one hundred times, is one measure of the 
bliss of the Manes, who dwell in the long-enduring world, as also of a man versed in the 
Vedas and free from desires. 
This bliss of the Manes who dwell in the long-enduring world, multiplied on hundred times, 
is one measure of the bliss of the gods born in the Ajana heaven, as also of a man versed in 
the Vedas and free from desires. 
The bliss of the gods born in the Ajana heaven, multiplied one hundred times, is one 
measure of the bliss of the sacrificial gods who have attained to divinity by means of 
sacrifices, as also of a man versed in the Vedas and free from desires. 
The bliss of the sacrificial gods, multiplied one hundred times, is one measure of the bliss of 
the gods, as also of a man versed in the Vedas and free from desires. 
The bliss of the gods, multiplied one hundred times, is one measure of the bliss of Indra, as 
also of a man versed in the Vedas and free from desires. 
The bliss of Indra, multiplied one hundred times, is one measure of the bliss of Brihaspati, 
as also of a man versed in the Vedas and free from desires. 
The bliss of Brihaspati, multiplied one hundred times, is one measure of the bliss of 
Prajapati, as also of a man versed in the Vedas and free from desires. 
The bliss of Prajapati, multiplied one hundred times, is one measure of the bliss of Brahma, 
as also of a man versed in the Vedas and free from desires. 
He who is here in man and he who is in yonder sun-both are one. 
He who knows this, after dying to this world, attains the self which consists of food, attains 
the self which consist of the vital breath, attains the self which consists of the mind, attains 
the self which consists of intellect, attains the self which consists of bliss. 
 
Из страха перед ним дует ветер,  
Из страха – восходит солнце,  
Из страха перед ним бегут огонь, Индра  
И смерть – пятая.  
Вот рассуждение о блаженстве:  
Пусть будет юноша, добрый юноша, обученный, самый быстрый, самый стойкий, 
самый сильный. Пусть будет у него вся земля, полная богатств. Это – однократное 
блаженства человека.  
Стократное блаженство человека – это однократное блаженство людей-
гандхарвов, [а также] – начитанного в ведах: и не побежденного желанием.  
Стократное блаженство людей-гандхарвов – это однократное блаженство богов-
гандхарвов, [а также] – начитанного в ведах и не побежденного желанием.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

52 
 

Стократное блаженство богов-гандхарвов – это однократное блаженство предков, 
[пребывающих] в долговечных мирах, [а также] – начитанного в ведах и не побеж-
денного желанием.  
Стократное блаженство предков, [пребывающих] в долговечных мирах, – это одно-
кратное блаженство богов по рождению, [а также] – начитанного в ведах и не по-
бежденного желанием.  
Стократное блаженство богов по рождению – это однократное блаженство бо-
гов, божественных по деянию, которые стали богами благодаря деянию, [а также] 
– начитанного в ведах и не побежденного желанием.  
Стократное блаженство богов, божественных по деянию, – это однократное бла-
женство богов, [а также] – начитанного в ведах и не побежденного желанием.  
Стократное блаженство богов – это однократное блаженство Индры, [а также] 
– начитанного в ведах и непобежденного желанием.  
Стократное блаженство Индры – это однократное блаженство Брихаспати, [а 
также] – начитанного в ведах и не побежденного желанием.  
Стократное блаженство Брихаспати – это однократное блаженство Праджапа-
ти, [а также] – начитанного в ведах и не побежденного желанием.  
Стократное блаженство Праджапати – это однократное блаженство Брахмана, 
[а также] – начитанного в ведах и не побежденного желанием.  
То, что здесь в человеке, и то, что там в солнце, – одно. Кто, зная так, уходит из 
этого мира, тот достигает этого Атмана, состоящего из пищи, достигает этого 
Атмана, состоящего из дыхания, достигает этого Атмана, состоящего из разума, 
достигает этого Атмана, состоящего из распознавания, достигает этого Атмана, 
состоящего из блаженства.  
И об этом такой стих:  
 
Из страха дует ветер и т.д. Все происходит из-за страха. Все боятся Брахмана. Гово-
рят, что миром правит страх. Под страхом здесь понимается то, что все они находят-
ся в дуальности. Страх всегда присутствует в дуальности. В дуальности всегда срав-
нение, всегда что-то ниже и что-то выше, я то-то теряю, что-то приобретаю, в резуль-
тате всегда страх. Боги хотя и могущественны, но всегда боятся потерять могуще-
ство.  Люди боятся, что боги будут ими недовольны. Солнце боится, что если оно не 
будет двигаться, то это огорчит какого-нибудь бога.  
 
Слово «Миманса» означает «рассмотрение объекта». Берется объект и рассматрива-
ется, объясняется. Объясняется что такое Ананда.  
 
Молодые, здоровые, образованные, богатые, моральные – это максимальное насла-
ждение, которое может быть в нашей жизни, оно принимается за единицу счастья.  
 
Гандхарвы – освобожденные души, живущие в раю. Такое счастье, 100 кратное 
нашему, можно достичь, совершая хорошие дела.  
 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

53 
 

Став богом Гандхарв счастье еще в 100 раз увеличивается. Достигается приближени-
ем к богам в райях.  
 
Те, кто навсегда поселились в раю счастливы в 100 раз больше. Достигается неэгои-
стичными действиями, в отсутствии всех желаний.  
 
Ананда богов в 100 раз больше, если стать богом, то и достигнешь. Достигается по-
следователями Веданты, которые совершают действия без желаний.  
 
Ананда Индры, короля богов, в 100 раз больше. 
 
Брихаспати – имя Юпитера, символ Риши, святых. В 100 раз больше Индры. Он дал 
Знание о создании богам. Тоже достижимо для неэгоистичного искателя, при отсут-
ствии желаний.  
 
Ананда Ишвары в 100 раз выше. Но и у него есть некоторые огорчения. Он все еще 
привязан к своему телу и Сатва Гуне. Он творит все из Сатва Гуны. Привязанность к 
Сатва Гуне создает некоторое отсутствие счастья. До тех пор, пока есть Сатва Гуна, 
и, следовательно, Двайта, остается неполное счастье.  
 
Только Брахма Ананда свободна от всех огорчений, неограниченное ничем Блажен-
ство.  
 
Такова Миманса Брахма Ананды.  
 
Как ее достичь? Нужно удалить одну за одной все 5 Кош. Под удалением имеется в 
виду размышление о том, что все эти Коши не Я. Я пронизываю их все и они зависят 
от Меня. Таким образом я устанавливаю Свою независимость от них и так их уда-
ляю.  
Моя Реальность, которая в 5 оболочках, та же Реальность и в Солнце и везде всюду. 
Так достигается Блаженство Брахмана.  
 
 
 
 
 
 
 

Chapter IX-The Merging of Good and Evil in Brahman 
 
“He who knows the Bliss of Brahman, whence words together with the mind turn away, un-
able to reach It-he is not afraid of anything whatsoever.” 
He does not distress himself with the thought: Why did I not do what is good? Why did I do 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

54 
 

what is evil? Whosoever knows this regards both these as Atman; indeed he cherishes both 
these as Atman. 
Such, indeed, is the Upanishad, the secret knowledge of Brahman. 
The Peace Chant 
Om. May Brahman protect us both! May Brahman bestow upon us both the fruit of 
Knowledge! May we both obtain the energy to acquire Knowledge! May what we both 
study reveal the Truth! May we cherish no ill-feeling toward each other! 
Om. Peace! Peace! Peace! 
 
Оттуда отступают слова  
С разумом, неспособные постичь [его], –  
Знающий это блаженство Брахмана  
Никогда не испытывает страха.  
И, поистине, его не мучат [мысли]: "Почему я не совершил добра?", "Почему я со-
вершил зло?". Тот, кто знает это, спасает себя от них. Ибо от обеих этих [мыс-
лей] спасает себя тот, кто знает это. Такова упанишада.  
 
 
Осознается, что Я есть Атман. Достигается состояние, которое непостижимо для 
мыслей и ума. Такой Просветлённый становится недостижим для мыслей.  Он стано-
вится бесстрашным, установленным в Реальности. Для него невозможны мысли типа 
«ах почему я не сделал то или почему я сделал это», ему невозможно что-то потерять 
или приобрести. Сначала сказали, что Брахман создал мир и стал тем, кто им насла-
ждается. Так Джива попался в путы. Но в состоянии Своей Истинной Природы, Я не 
думаю ни о каких действиях и ни о каких наслаждениях, нет даже такой мысли. Тело 
продолжает совершать действия, Просветленный не имеет желаний совершать дей-
ствия. Карья Брахман – есть Он Сам и ничто другое. Тот, кто понял это, понял и Упа-
нишаду.  
 
Возвращаемся к Анувак 1, где говорится: «Сатьям Гнянам Анантам Брахман». В по-
следующих мантрах они обосновывают это выражение, хотя сами слова больше не 
используют.  Это именно это они хотят сказать: когда искатель становится Сатьям 
Гнянам Анантам Брахман, у него нет больше страха, т.к. он Сатьям, Гнянам, 
Анантам. Нет никаких ограничений.  
 
Когда мы говорим об Анантам – безграничный, то безграничных не может быть два. 
Как бы ни был велик один объект, но если есть хоть что-то еще мелкое, оно все равно 
ограничивает большое. Хотя слова больше в Упанишаде не повторяются, нужно 
здесь сделать к ним привязку.  
Др. Кака говорит, что мы видим всюду различия, потому что не видим одно и тоже 
Сознание. Мы не видим всюду одно и тоже бытие, поэтому видим различия.  
Легко понять слова. Но невозможно практиковать Анвайя, можно совершать Садхану 
Вьятирека. Вся глава посвящена удалению того, что не Я, Вьятирек.  
Йога есть состояние Самадхана, равнозначности, быть равным в хорошем и плохом.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

55 
 

Переживание Единства, Анвайя, скорее переживание, чем практика.  
 
Заканчивается глава Мантрой мира. Ученик прошел весь путь, что и его учитель и 
достиг Просветления.  
 
 

Лекция 9– Раздел 3, Глава 1-10 

 

Part Three - Regarding Varuna and Bhrigu 

РАЗДЕЛ БХРИГУ 

Chapter I-Definition of Brahman 

Om. May Brahman protect us both! May Brahman bestow upon us both the fruit of 
Knowledge! May we both obtain the energy to acquire Knowledge! May what we both 
study reveal the Truth! May we cherish no ill-feeling toward each other! 
Om. Peace! Peace! Peace! 
 
Harih Om. Bhrigu, the son of Varuna, approached his father Varuna and said: "Venerable 
Sir, teach me about Brahman." 
To him, the son, he said this: "Food, the vital breath, the eye, the ear, the mind, speech." 
To him he said further: "That from which these beings are born, That by which, when born, 
they live, That into which they enter, they merge-seek to know That. That is Brahman." 
He performed austerities. Having performed austerities-  
 
Поистине, Бхригу, сын Варуны, приблизился к отцу [своему] Варуне [со словами]: 
"Почтенный, обучи меня Брахману". [Отец] рассказал ему о пище, дыхании, зрении, 
слухе, речи. И сказал ему: "Поистине, от чего рождаются эти существа, чем жи-
вут рожденные, во что они входят умирая, – то и стремись распознать, то н есть 
Брахман".  
Он воспламенился подвижничеством. Воспламенявшись подвижничеством,  
 
 
Этот раздел посвящен повторению сказанного. Бхригу спрашивает своего Гуру и от-
ца по имени Варун о том, что есть Брахман. Бхригу один из известных святых, «сын 
ума Бога Брахмы». В дальнейшем он написал множество Писаний, после получения 
Знания от отца и Гуру Варуны. Здесь он спрашивает: «пожалуйста, скажи что есть 
Брахман.» 
 
Начинается раздел с молитвы.  
Далее отец отвечает, что пища, Праны, ум, слух и речь – это Брахман. Смысл сказан-
ного в том, что отец хочет, чтобы сын медитировал на каждое из перечисленного, 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

56 
 

поднялся выше их всех и проник внутрь, осознал, что есть Брахман. Почему отец хо-
чет, чтобы Бхригу медитировал на все? – потому что оно уже очень продвинутый ис-
катель. Ему остается последний шаг – удалить невежество. Его ум уже очищен, он 
готов к тому, чтобы принять Знание. Поэтому Гуру говорит ему: «это Брахман, иди и 
медитируй на это». Гуру знает, что Бхригу готов к такому, поэтому он дает ему ми-
нимум информации, зная, что ее достаточно.  
Др. Кака сравнивает такое образование с молнией, которая возникает в небе, ярко все 
вокруг освещает и гаснет. Обычному человеку, который привязан к телу и миру, нет 
смысла так медитировать. Но продвинутый искатель, медитируя на пищу, Праны и 
т.д. достигнет просветления.  
 
Сначала говорится об Анна, пище, из которой все состоит, получает рождение и по-
сле смерти переходит в нее. На основе пищи действуют все живые существа. Гуру 
говорит: «знай, что это Брахман, иди и медитируй на Него». Ученик уходит, медити-
рует на пищу и приходит к выводу, что действительно, все создано из нее и все ухо-
дит назад в Анна. «Я осознаю, что Анна есть Брахман, но она создается и разрушает-
ся, поэтому она не может быть Брахманом.» Он возвращается к Гуру и говорит, что я 
вижу, все есть Анна, и Анна есть Брахман, но в таком виде она не может быть Брах-
маном. Тогда скажи мне, что есть Брахман.  

 

Chapter II-The Body as Brahman 
He realised that food is Brahman; for from food, verily, are these beings born; by food, 
when born, do they live; into food do they enter, do they merge. 
Having realised this, he approached his father again and said: 
"Venerable Sir, teach me Brahman." 
To him, the son, he said this: "Seek to know Brahman by means of austerities. For 
austerities are the means of knowing Brahman." 
He practised austerities. Having practised austerities-  

Он распознал, что пища – это Брахман. Ибо, поистине, от пищи рождаются эти 
существа, пищей живут рожденные, в пищу они входят, умирая. Распознав это, он 
снова приблизился к отцу [своему] Варуне [со словами]: "Почтенный, обучи меня 
Брахману". [Отец] сказал ему: "Стремись распознать Брахмана подвижничеством. 
Брахман – это подвижничество".  

Он воспламенился подвижничеством. Воспламенившись подвижничеством,  

 

Chapter III-The Prana as Brahman 
He realised that the prana is Brahman; for from the prana, verily, are these beings born; 
by the prana, when born, do they live; into the prana do they enter, do they merge. 
Having realised this, he approached his father again and said: 
"Venerable Sir, teach me Brahman." 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

57 
 

To him, the son, he said this: "Seek to know Brahman by means of austerities. For 
austerities are the means of knowing Brahman." 
He practised austerities. Having practised austerities-  

Он распознал, что дыхание – это Брахман. Ибо, поистине, от дыхания рождаются 
эти существа, дыханием живут рожденные, в дыхание они входят, умирая. Распо-
знав это, он снова приблизился к отцу [своему] Варуне [со словами]: "Почтенный, 
обучи меня Брахману". [Отец] сказал ему: "Стремись распознать Брахмана по-
движничеством. Брахман – это подвижничество".  

Он воспламенился подвижничеством. Воспламенившись подвижничеством,  

В Анувак 2 и 3 ученик опять приходит к Гуру и опять спрашивает, то такое Брахман.  

После того, как он промедитировал на Анна, теперь медитация на Прану. Такой вы-
вод после медитации: все Анна, но внутри ее энергия, Прана. Она тоже всюду, все 
исходит от Жизненной Силы. Снова все повторяется как в предыдущем разделе, все 5 
Кош. Но Прана, в силу своей природы, изменяется, поэтому она не может быть 
Брахманом. «Я медитировал на Прану, все исходит от нее, но скажи, что есть Брах-
ман.» Продолжается процесс прохождения Панча Коша. Материя не движется без 
энергии, без Праны. От энергии переходим к уму и далее к интеллекту.  

Др. Кака объясняет логику: в глубоком сне я не чувствую ничего и кажется, что Пра-
ны нет в теле. Поэтому Прана не может быть Я, я не чувствую ее, я не связана с Пра-
ной.  Прана действует не сама по себе, есть еще что-то, на чем основано ее действие.  

 

 

Chapter IV-The Mind as Brahman 
He realised that the mind is Brahman; for from the mind, verily, are these beings born; by 
the mind, when born, do they live; into the mind, at the time of dissolution, do they enter, do 
they merge. 
Having realised this, he approached his father again and said: 
"Venerable Sir, teach me Brahman." 
To him, the son, he said this: "Seek to know Brahman by means of austerities; for 
austerities are Brahman." 
He practised austerities. Having practised austerities-  

Он распознал, что разум – это Брахман. Ибо, поистине, от разума рождаются эти 
существа, разумом живут рожденные, в разум они входят, умирая. Распознав это, 
он снова приблизился к отцу [своему] Варуне [со словами]: "Почтенный, обучи меня 
Брахману". [Отец] сказал ему: "Стремись распознать Брахмана подвижничеством. 
Брахман – это подвижничество".  

Он воспламенился подвижничеством. Воспламенившись подвижничеством,  

 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

58 
 

Chapter V-The Intellect as Brahman 
He realised that the intellect (vijnana) is Brahman; for from the intellect, verily, are these 
beings born; by the intellect, when born, do they live; into the intellect, at the time of 
dissolution, do they enter, do they merge. 
Having realised this, he approached his father again and said: 
"Venerable Sir, teach me Brahman." 
To him, the son, he said this: "Seek to know Brahman by means of austerities; for 
austerities are the means of knowing Brahman." 
He practised austerities. Having practised austerities-  

Он распознал, что распознавание – это Брахман. Ибо, поистине, от распознавания 
рождаются эти существа, распознаванием живут рожденные, в распознавание они 
входят, умирая. Распознав это, он снова приблизился к отцу [своему] Варуне [со 
словами]: "Почтенный, обучи меня Брахману". [Отец] сказал ему: "Стремись распо-
знать Брахмана подвижничеством. Брахман – это подвижничество".  

Он воспламенился подвижничеством. Воспламенившись подвижничеством,  

 

Chapter VI-Bliss as Brahman 
He realised that Bliss is Brahman; for from Bliss (ananda), verily, are these beings born; 
by bliss, when born, do they live; into bliss, at the time of dissolution, do they enter, do they 
merge. 
This is the wisdom taught by Varuna and learnt by Bhrigu. It is established in the the 
supreme akasa, in the heart. He who knows this is established in the Bliss of Brahman. He 
becomes a possessor of food and an eater of food. He becomes great in offspring and cattle 
and in spiritual radiance and great in fame.  

Он распознал, что блаженство – это Брахман. Ибо, поистине, от блаженства 
рождаются эти существа, блаженством живут рожденные, в блаженство они 
входят, умирая. Это знание Бхригу и Варуны, основанное на высшем небе. Кто зна-
ет это, обретает основу, богат пищей, становится поедателем пищи, велик 
потомством, скотом, светом божественного знания, велик славой.  

 

Анувак 4, 5 и 6 продолжают процесс. Медитация на ум. Кажется, что ум всюду, все 
зависит от него. Но и ум все время изменяется. Нигде не говорится об ухе и рте, слу-
хе и речи. Но слух и речь два главных способа общения с миром и они связаны с 
умом. Без мира уму нечего делать. Слух и речь представляют здесь все органы дей-
ствия и органы чувств. 

 

Без интеллекта ум не знает о чем думать. Интеллект решает, что важно и что нет. По-
этому интеллект должен быть Брахманом. Сила знания должна быть Брахманом. Но 
после медитации вывод: Буддхи есть Jada, неодушевленный. Я знаю, что Брахман 
есть Нирвикара, не изменяется. Что такое Брахман? – Иди и медитируй! 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

59 
 

 

Главное, говорит Др. Кака: Праны сами по себе не могут ничего делать, прежде чем 
они что-то сделают, им нужна мотивация, приказ, который дает ум. Например, для 
того, чтобы читать, нужна энергия, но что читать решают не Праны. Ум может ду-
мать о том, что делать и что нет, но должно быть что-то еще, что примет решение – 
нужен интеллект, стоящий за Манас.  Поэтому можно сказать, что Манас находится 
под контролем Буддхи. В зависимости от моей прошлой Кармы интеллект принимает 
решения. Все решения Буддхи направлены на то, чтобы удовлетворить нечто внутри. 
Буддхи направляет чувство удовлетворения. Буддхи не хочет делать ничего, что бы-
ло бы для меня разочарованием, не давало удовлетворения. Сознательно никто не 
станет себя мучить. Мы устроены так, что мы хотим делать только то, что повысит 
мое чувство удовлетворения. Поэтому можно сказать, что удовлетворение внутри 
или Ананда, блаженство – вот что направляет и мотивирует Буддхи. Когда нет необ-
ходимости в удовлетворении, Буддхи не работает. Все очень логично. Что требует 
удовлетворения? – взаимодействие с миром: хочу понюхать розу, хочу поесть вкус-
но. В силу своего невежества я думаю, что удовлетворение происходит от внешних 
объектов.  

Но Бхригу понимает, что не внешний мир дает удовлетворение. Быть всегда удовле-
творенным – вот что истинный Брахман. Поэтому истинная природа Брахмана долж-
но быть само Удовлетворение, Ананда, Блаженство.  

Таким путем Бхригу проводит практику Вьятирек. Удаляет то, что не может быть 
Брахманом и ищет То, что действительно стоит за всем движением в мире. Нечто, 
Удовлетворение, есть то, что не движется. Это ТО, что мы называем Ананда. Ананда 
кажется тем, что заставляет все остальное действовать. Проведя Вьятирек и удалив 
то, что не может быть окончательной мотивацией к действию, он приходит к выводу, 
что Ананда ответственна за все действия. Др. Кака называет это границей, т.е. сказав, 
что не может быть Брахманом, он достиг границы.  Это происходит после соверше-
ния медитации. Др. Кака предупреждает нас: каждый искатель доходит до границы 
во время медитации, но не остается там. Именно поэтому святые говорят о важности 
Упасаны. Нужно что-то, что бы удерживало убеждение, что Ананда Рупа и есть 
Брахман. Убеждение должно быть фиксировано, оно не должно возвращаться назад, 
например к тому, чтобы понюхать розу и получить удовлетворение или поесть вкус-
но и получить удовлетворение. Должно быть убеждение, что Удовлетворение есть 
моя природа. Для этого нужна Упасана. Упасана основана на символизме и я исполь-
зую символ, чтобы привязать себя к решению, что Брахман есть Удовлетворение, 
Ананда.  

 

Хотя на мгновение в медитации я и могу избавиться от чувства тела и осознать, что Я 
есть Ананда Рупа, тем не менее остается мир вокруг. Поэтому нужно разобраться с 
чем я все время взаимодействую. Я может быть и Атман, а что такое мир? Пока не 
решится этот вопрос, нельзя говорить о полном Просветлении. Следующий Анувак о 
том, как урегулировать, решить вопрос с миром. Об этом Анувак 7,8,9 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

60 
 

 

Chapter VII-The Importance of Food (I) 
Let him (the knower of Brahman) never condemn food; that is the vow. 
The prana is, verily, food; the body is the eater of food. The body rests on the prana; the 
prana rest on the body. Thus food rests on food. 
He who knows this resting of food on food is established; he becomes a possessor of food 
and an eater of food. He becomes great in offspring and cattle and in spiritual radiance 
and great in fame. 

Да не попрекает он пищи – такова заповедь. Поистине, дыхание – пища, тело – пое-
датель пищи. Тело основано на дыхании, дыхание основано на теле. Так эта пища 
основана на пище. Кто знает, что эта пища основана на пище, обретает основу, 
богат пищей, становится поедателем пищи, велик потомством, скотом, светом 
божественного знания, велик славой. 

  

Chapter VIII-The Importance of Food (II) 
Let him (the knower of Brahman) never abandon food; that is the vow. 
Water is, verily, food; fire is the eater. Fire rests on water and water rests on fire. Thus 
food rests on food. 
He who knows this resting of food on food is established; he becomes a possessor of food 
and an eater of food. He becomes great in offspring and cattle and in spiritual radiance 
and great in fame. 

Да не презирает он пищу – такова заповедь. Поистине, вода – пища, свет – поеда-
тель пищи. Свет основан на воде, вода основана на свете. Так эта пища основана на 
пище. Кто знает, что эта пища основана на пище, обретает основу, богат пищей, 
становится поедателем пищи, велик потомством, скотом, светом божественного 
знания, велик славой.  

 

Chapter IX-The Importance of Food (III) 
Let him (the knower of Brahman) make food plentiful; that is the vow. 
The earth is, verily, food; the akasa is the eater. The akasa rests on the earth and the earth 
rests on the akasa. Thus food rests on food. 
He who knows this resting of food on food is established; he becomes a possessor of food 
and an eater of food. He becomes great in offspring and cattle and in spiritual radiance 
and great in fame. 

Да приготовляет он много пиши – такова заповедь. Поистине, земля – пища, про-
странство – поедатель пищи. Пространство основано на земле, земля основана на 
пространстве. Так эта пища основана на пище. Кто знает, что эта пища основана 
на пище, обретает основу, богат пищей, становится поедателем пищи, велик 
потомством, скотом, светом божественного знания, велик славой.  



                                               Тайттирия Упанишада 
 

61 
 

 

Следуй этому, как обещанию, клятве, самому себе. Пусть это будет обет, никогда не 
оскорбляй пищу никаким образом, не думай о пище никаким плохим образом. Думай 
обо всем вокруг, как об основанном на Анна. Оскорбляя что-то, ты оскорбляешь то, 
из чего это что-то сделано, а все сделано из Анна.  

Никогда не оскорбляй Анна – когда ешь, думай о том, что стоит за пищей и после 
этого употребляй пищу. На такой логике основаны молитвы перед едой, они есть во 
всех религиях.  

Взгляд на мир, как созданный из Анна, Анна есть Брахман, Я уже осознала, что Анна 
есть Брахман. Но теперь Бхригу осознал, что Ананда есть Брахман. Другими слова-
ми, никогда не нужно видеть что-то высоким и что-то низким.  

Сначала говорится, что все тела созданы из Анна, энергии тоже Анна – грубый, фи-
зический взгляд на все.  Далее говорится, никогда не разрушай, обижай Анна, нико-
гда не совершай насилие, никогда не делай никому больно. Не только физически, но 
и морально, т.к. ум тоже сделан из Анна. Когда я говорю плохо о ком-то, я тем са-
мым разрушаю Анна в некотором смысле.  

В Анувак 8 говорится: не отказывай никому в пище. Анна здесь выступает в роли 
Анвайя. Анна то, что объединяет все жизненные силы.  Когда кто-то приходит к тебе, 
будь щедрым, давая пищу.  

Такие три способа смотреть на мир, три вещи, которым учит учитель, говоря, о том, 
что не разрушай Анна: 

1. Смотри на всех равно 

2. Никогда не делай никому больно 

3. Давай самозабвенно. 

Так нужно относиться к миру, взаимодействуя с ним. Мы учим, что то, что внутри 
меня – блаженство и то, что снаружи, тоже блаженство.  

Вторая часть всех Анувак говорит: «Это заповедь». Следовательно, мы должны сле-
довать этому, как заповеди, никогда не нарушая. Те, кто следуют им, видят, что то, 
что внутри, тоже и снаружи, всюду Ананда.   

 

Chapter X-Meditation on Brahman 
1 
Let him not deny lodgings to anyone: this is the vow. Therefore he should procure much 
food by any means whatsoever. To guests, he should say: "The food has been prepared for 
you." 
If this food is given first, food comes to the giver first. If this food is given in the middle, 
food comes to the giver in the middle. If this food is given last, food comes to the giver last. 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

62 
 

Да не отказывает он никому в пристанище – такова заповедь. Поэтому [о том], 
кто каким-либо способом добыл много пищи, говорят: "Ему досталась пища". По-
истине, [когда] эта пища доставлена вначале, [то] пища достается ему вначале. 
Поистине, [когда] эта пища доставлена в середине, [то] пища достается ему в се-
редине. Поистине, [когда] эта пища доставлена в конце, [то] пища достается ему в 
конце.  

Кто бы ни пришел к тебе, принимай его гостеприимно, чтобы гость был совершенно 
удовлетворен. Кажется, что говорится о госте, но это не обязательно гость, а всякий, 
кто пришел в твою жизнь. Я должна чувствовать себя обязанной по отношению к 
нему. Это может быть муж или дети, соседа, коллеги. Всякий в моей жизни, как гость 
относительно меня. Нужно быть максимально самоотверженным по отношению к 
ним.  

Упанишады говорят, что когда гость приходит в твой дом, то это Сам Бог приходит к 
тебе. Ему нужно предложить все, что только у тебя есть. Но мы иногда собственную 
семью считаем чем-то само собой разумеющемся и не обращаемся с близкими долж-
ным образом. Обращаемся с детьми, как будто они принадлежат мне, а не как к гос-
тям. Они гости в моей жизни, они Дживы. Они появляются в моей жизни на короткое 
время. Мой муж гость в моей жизни на короткое время. Обращайся с ними, как с гос-
тями и старайся делать для них как можно больше. Хотя я рождена от своих родите-
лей, но с точки зрения Дживы они гости в моей жизни. Такое широкое понятие, кото-
рое пытается объяснить Упанишада.  

У Др. Каки есть Правачан о 10 главе. Просветлённый видит всюду Анна, всюду 
Брахман. Он хочет, чтобы все вокруг него было здоровым и старается это обеспе-
чить. Так ведет себя Просветленный.  По сути достаточно одного этого Анувак, что-
бы изменить свое поведение и взгляд на окружение. Меняется мое отношение к 
близким. Нужно время, нужно не забывать об этой Упанишаде.  

 

2 
He who knows this obtains the fruit mentioned above. One should meditate on Brahman as 
preservation in speech, as acquisition and preservation in the prana (upward breath) and 
the apana (downward breath), as action in the hands, as movement (walking) in the feet, as 
evacuation in the anus.  

These are the meditations on Brahman through actions. Next follows the meditation on 
Brahman, through the gods: One should meditate on Brahman as satisfaction in rain, as 
power in lightning; 

Кто знает так, [для того это] сохранение – в речи, приобретение и сохранение – во 
вдохе и выдохе, действие – в руках, хождение – в ногах, извержение – в заднем про-
ходе, – [таковы] человеческие отождествления. Теперь – божественные: [для него 
это] удовольствие – в дожде, сила – в молнии,  

 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

63 
 

Брахман пребывает во всех возможных действиях тела.  Др. Кака объясняет все про-
сто: под речью подразумеваются все Гнян Индрия, интеллектуальные возможности 
обеспечивают необходимые вещи. Главное, что нужно понимать, что все возможно-
сти есть форма Брахмана. Если видеть их, как Брахман, то и мое тело Брахман.  

Думай о дожде и о молниях, как о Брахмане. Брахман живет в дожде, как сила, под-
держивающая все и в молнии, как символ силы. Все символы Брахмана и на все нуж-
но так смотреть. Мы смотрим на мир и во всем вокруг видим манифестацию Брахма-
на: речь, дыхание, ноги, движение – все, что внутри. Но и снаружи тоже все Брахман. 
В дожде Брахман проявляет Себя, как рост растений.  

 

 

3 
As fame in cattle, as light in the stars, as procreation, immortality and joy in the organ of 
generation and as everything in the akasa. Let him contemplate Brahman as the support 
and he will be supported; let him contemplate Brahman as greatness and he will become 
great; let him contemplate Brahman as the mind and he will be endowed with mind. 

Слава – в скоте, свет – в звездах, бессмертие и блаженство – в детородном члене, 
все – в пространстве. Пусть он почитает это как основу – он обретает основу. 
Пусть он почитает это как великое – он становится великим. Пусть он почитает 
это как разум – он становится почитаемым.  

 

Брахман проявляет Себя в животных как успех, в звездах как свет. Пространство 
пронизывает все, поэтому через пространство Он проявляет Себя как все.  

Это Упанишада, часть Вед. Становится понятно, почему всюду и во всем видят сим-
волы. Все божества, Упасана корове, Упасана волам. Но проблема в том, что народ 
совершает Упасаны, не понимая. Думают о молнии как о силе, но не думают о ней, 
как о проявлении Брахмана. Важно понимать, что все проявление Брахмана, иначе 
утрачивается Брахман и смысл всего сказанного, смысл Упасаны.  

 

Когда тот, кто совершает Упасану, видит всюду Брахман, он становится Просветлен-
ным, достигает Маха. Маха Татва стоит за всеми Бхувас. Тогда даже смотря на мир, 
он смотрит на Брахман.  

Те, кто считает ум Брахманом, станет внимательным, но не достигнет Брахман, 
Ананда.  

 

 

 



                                               Тайттирия Упанишада 
 

64 
 

4 
Let him contemplate Brahman as adoration and all desires will fall down before him in a-
doration. Let him contemplate Brahman as the Supreme Lord and he will be endowed with 
supremacy. Let him contemplate Brahman as the destructive agent and his enemies who 
hate him and also those who do not hate him will perish. 
This he who is in this man and that he who is in yonder sun, both are one. 

Пусть он почитает это как поклонение – перед ним склонятся желания. Пусть он 
почитает это как Брахмана – он обретает Брахмана. Пусть он почитает это как 
умирание вокруг Брахмана – вокруг него умирают ненавидящие [его] враги, вокруг 
[умирают] нелюбимые [им] соперники.  

То, что здесь в человеке, и то, что там в солнце, – одно.  

 

Др. Кака говорит, что осознав однажды Брахман, все становится мелочным. Все ос-
новано на Брахмане и ничтожно по сравнению с Ним. Брахман то, что уважается, как 
наивысшее. Если поставить перед собой цель, то всегда будешь стремиться к ней. 
Брахман – наивысшая цель. Все остальное несравнимо с Ним. Если думать о Брах-
мане, как Наивысшем, то нет ничего другого, что можно еще хотеть. Брахман – 
наивысшая цель.  

 

Подумай о Брахмане как о разрушении. ОН есть разрушающая сила в природе. Он 
удаляет все и сводит все к нулю. Если думать так о Брахмане, то и каждый, кто раз-
рушает, совершает зло, ненавидит других – тоже Брахман, разрушающая сила. Сущ-
ность ненависти в том, что я не хочу, чтобы ненавистная вещь существовала, поэто-
му я ее ненавижу. Все разрушающее и ненавистное увидь как Брахман. В результате 
уйдет ненависть. Все, что я не люблю, я вижу как проявление Брахмана. Таким обра-
зом удаляется весь негатив из ума. Очень мощное размышление! 

 

 

5 

He who knows this, as described above, after dying to (i.e. withdrawing from) this world, 
attains the self which consists of food, attains the self which consists of the vital breath, 
attains the self which consists of the mind, attains the self which consists of the intellect, 
attains the self which consists of bliss. Then he goes up and down these worlds, eating the 
food he desires, assuming the forms he likes. He sits, singing the chant of the non-duality of 
Brahman: "Ah! Ah! Ah!" 

Кто, зная так, уходит из этого мира, тот достигает это го Атмана, состоящего 
из пищи; достигает этого Атмана, состоящего из дыхания, достигает этого Ат-
мана, состоящего из разума; достигает этого Атмана, состоящего из распознава-
ния; достигает этого Атмана, состоящего из блаженства; проходит по этим ми-



                                               Тайттирия Упанишада 
 

65 
 

рам; вкушая пищу, какую пожелает, н принимая образ, какой пожелает, он сидит, 
исполняя это песнопение:  

"Ха ву, ха ву, ха ву!  

 

Я смотрю на Луну и Солнце и хотя и знаю, что они разрушатся, вижу пользу, кото-
рую они приносят. Удаляется таким образом негатив от того, что они разрушатся.  

 

Не думай о людях или событиях, которые не любишь, как о чем-то отрицательном, 
думай о них как о том, что существует.  

 

Преодолев все Коша, человек выражает свое счастье Просветления. Слова «Ха ву» не 
имеют значения, но только на это и способен человек от счастья.  

 

 

6 

"I am food, I am food, I am food! I am the eater of food, I am the eater of food, I am the 
eater of food! I  am the uniter, I am the uniter, I am the uniter! 
"I am the first-born of the true, prior to the gods and the navel of Immortality. He who 
gives me away, he alone preserves me. He who eats food-I, as food, eat him. 
"I, as the Supreme Lord, overpower the whole world. I am radiant as the sun." 
Whosoever knows this, attains Liberation. Such, indeed, is the Upanishad. 

Я – пища, я – пища, я – пища. Я – поедатель пищи, я – поедатель пищи, я – поеда-
тель пищи. Я – составитель стиха, я – составитель стиха, я – составитель стиха. 
Я есмь перворожденный в [мировом] порядке, раньше богов, в средоточии бес-
смертного. Кто дает мне, тот, поистине, и поддерживает меня. Я, пища, поедаю 
поедателя пищи. Я одолел весь мир. Золотым блеском наделен [тот], кто знает 
это".  

Такова упанишада.  

 

Финальный Анувак. Все вокруг все Я. Тот, кто видит в Анна только пищу и по-
едает ее, будет разрушен. Нужно есть, относясь к еде как к Брахману. 

Др. Кака говорит, что все просто изменяет перспективу, тело никак не меняется. В 
этом состоит Просветление.  

 


