
                                               Чхандогья Упанишада 
 

 1 
 

ЧХАНДОГЬЯ-УПАНИШАДА 

Самаведа 

 

Шестая часть 
by Swami Lokeswarananda  

 

Лекция 1 – Главы 1-2 
 

 

Мы начинаем изучать сразу с 6 части. Первые 5 частей посвящены ритуалам, видам 
поклонения. Сейчас в наши дни это не актуально. Теперь никто не поклоняется идо-
лам в виде солнца или ветра. Раньше всему этому поклнялись как манифестации 
Брахмана. Но сейчас никто даже не понимает значения такого поклонения. Др.Кака 
рекомендует сконцентрироваться на 6 части. Части 7 и 8 тоже полезны, но часть 6 
для продвинутых искателей, часть 7 для менее продвинутых и часть 8 для еще менее 
продвинутых. В них содержится множество деталей, которые нам не нужны.  

 

«Чханда» означает нечто, что можно петь и так же означает пение. Теория классиче-
ской музыки описана в Самаведа. Чхандогья относится тоже к Самаведа. Остальные 
Упанишады невозможно петь. Чхандогья написана так, что ее можно пропеть.  
«Чхандогья» означает то, что можно пропеть.  

 

 
May my limbs, speech, prana (vital air), eye, ear, srength of all my senses grow vigirous, 
All (everything) is the Brahman of the Upanishads. May I never deny the Brahman. 
May the Brahman never spurn me. May there be no denial of the Brahman. May there be 
no spurning of the Brahman. Let all the virtues recited by the Upanishads repose in me de-
lighting in the Atman. May they in me repose! 
Om peace! Peace!! Peace!!! 
 
Пусть мои конечности, речь, прана (жизненный воздух), глаза, уши, сила всех моих 
органов чувств растет мощно, Все есть Брахман Упанишад. Пусть я никогда не бу-
ду отрицать Брахман, пусть не будет отвержения Брахмана (пусть Он не держит 
меня на расстоянии). Пусть все достоинства, перечисленные в Упанишадах покоят-
ся во мне, радуясь в Атмане. Пусть они покоятся во мне. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 2 
 

Ом Мир! Мир!! Мир!!! 

Упанишада всегда начинается с мантры мира. Пусть Брахман откроется мне. Пусть 
все во мне работает так, что я буду способен понять Брахман. Пусть я и моя истинная 
природа сойдутся, приблизятся друг к другу. Как всегда 3 раза «мир», что одначает 3 
вида страданий, пусть они все уйдут.  

 

«Пусть Брахман не держит меня на расстоянии» - всякий раз, совершая молитву, по-
клонение, нужно не забывать, для чего я молюсь. Хотя теперь мы не молимся Солнцу 
или ветру, а молимся Кришне или Раме, все равно мы хотим, чтобы идол, стоящий 
передо мной не закрывал То, чему я на самом деле поклоняюсь. Так Др. Кака разъяс-
няет мантру мира.  

 

 

ПЕРВАЯ ГЛАВА 

|| ṣaṣṭho'dhyāyaḥ || 
śvetaketurhāruṇeya āsa taṃ ha pitovāca śvetaketo vasa brahmacaryaṃ na vai somyāsmatkulīno'nanūcya 
brahmabandhuriva bhavatīti || 6.1.1 || 

1. Āruṇi had a son named Śvetaketu. Once Āruṇi told him: ‘Śvetaketu, you should now live as 
a brahmacārin. No one in our family has not studied the scriptures and has not been a good brāhmin’. 

 

Жил [некогда] Шветакету Арунея. Отец сказал ему: "Шветакету! Веди жизнь ученика. 
Поистине, дорогой, нет никого в нашем роду, кто не изучал бы [веды] и был брахманом 
лишь по происхождению". 

sa ha dvādaśavarṣa upetya caturviṃśativarṣaḥ sarvānvedānadhītya mahāmanā anūcānamānī stabdha 
eyāya taṃha pitovāca || 6.1.2 || 

Во всех Упанишадах есть история. Здесь тоже есть ученик Шветакету и его отец Уд-
далаку. Шветакету живет в хорошей семье, поэтому его родители послали его полу-
чить знание Брахмана, оно есть у всех членов семьи. Мальчика отправили на 12 лет 
на учебу. Его отправили учиться, иначе он не будет соответствовать традиции своей 
семьи.  
 

Ни у кого в семье не было грехов.  Поэтому мальчику не говорят, что сначала нужно 
очистить себя. Вся семья следует Писаниям, все живут правильно. Поэтому ему 
можно сразу идти и учиться. В этом состоит наша цель жизни человеком – такое 
напоминание для нас делает Др. Кака – в чем мой смысл жизни человеком: ты родил-
ся человеком, теперь это твоя ответственность получить знание Брахмана.  



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 3 
 

 

 

2. Śvetaketu went to his teacher’s house at the age of twelve. After studying all the Vedas, he returned ho-
me when he was twenty-four, having become very serious and vain, and thinking himself to be a great 
scholar. [Noticing this,] his father said to him: ‘O Śvetaketu, you have now become very serious and vain, 
and you think you are a great scholar. But did you ask your teacher for that teaching [about Brahman]— 

 

2. И, став учеником в двенадцать лет, тот вернулся двадцати четырех лет, изучив 
все веды, самодовольный, мнящий себя ученым, гордый. Отец сказал ему: "Шветакету, 
дорогой, раз ты столь самодоволен, мнишь себя ученым и горд, то спросил ли ты о 
том наставлении, 

śvetaketo yannu somyedaṃ mahāmanā anūcānamānī stabdho'syuta tamādeśamaprākṣyaḥ yenāśrutaṃ 
śrutaṃ bhavatyamataṃ matamavijñātaṃ vijñātamiti kathaṃ nu bhagavaḥ sa ādeśo bhavatīti || 6.1.3 || 

3.‘—that teaching by which what is never heard becomes heard, what is never thought of becomes thought 
of, what is never known becomes known?’ [Śvetaketu asked,] ‘Sir, what is that teaching?’. 

3. благодаря которому неуслышанное становится услышанным, незамеченное – заме-
ченным, неузнанное – узнанным?" – "Что же это за наставление, почтенный?" 

Шветакету уходит на 12 лет и возвращается в возрасте 24 лет. Он изучил все Веды и 
теперь очень горд собой.  Его эго выросло: никто не знает больше, чем я. Но отец 
спрашивет его, действительно ли он понял то, чему его учили? У Шветакету нет от-
вета на этот вопрос. Он смутился, что он не все знает.  

Др. Кака говорит о тех, у кого очень сильный интеллект, они прочитали и думают, 
что все поняли, но на самом деле ничего они не поняли, не поняли, что на самом деле 
есть Брахман. Это весьма опасная позиция – думать, что я все поняла. Рамдас Свами 
называет таких дураками. Они думают, что они все поняли, но стоит чему-то слу-
читься, они впадают в гнев или еще что, он тако называет около 100 определений ду-
раков, которые выучили Веды, но ничего не поняли. Важно это не забывать.  

Часто бывает так, что нам пытаются что-то объяснить, например, что такое Мула 
Майя. И сразу мысль: «Я это знаю! Можно не объяснять дальше». Очень неправиль-
ный настрой, нужно его в себе узнавать и не допускать, учиться лучше слушать.  

Шветакету выучил все наизусть, но не понял истинного значения выученного.  

Др. Кака приводит аналогию с быком, который ходит по кругу, крутит мельницу для 
выжимания масла из орехов, его работа трудна и важно, но он не знает, что он дела-
ет, просто ходит по кругу.   



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 4 
 

yathā somyaikena mṛtpiṇḍena sarvaṃ mṛnmayaṃ vijñātaṃ syādvācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyaṃ 
mṛttiketyeva satyam || 6.1.4 || 

4. O Somya, it is like this: By knowing a single lump of earth you know all objects made of earth. All chan-
ges are mere words, in name only. But earth is the reality. 

4. – "Подобно тому, дорогой, как по одному комку глины узнается "все сделанное из гли-
ны, [ибо всякое] видоизменение – лишь имя, основанное на словах, действительное же – 
глина; 

Отец чувствует, что сын смущен и боится, что его отправят назад учиться, поэтому 
он меняет тон, называет его Сомья, дорогой. Шветакету оправдывается, говорит, что 
учителя, наверное, сами не знали этого, иначе почему бы они меня не научили, пыта-
ется найти виновытых. Поэтому отец соглашается сам обучить сына. 

Начинает учить и объясняет, что, зная глину, мы знаем все, что из нее сделано. Но 
из-за слов, голоса, всем изделиям присваивается свое отдельное имя. Чтобы нам 
знать все предметы, мы даем им имена. Но глина есть глина и только слова разделя-
ют один горшок от другого, делают глину разной. Если бы не было слов, люди бы 
знали только глину. Если бы я был дикарь и не знал предметы, я бы видел только 
глину всюду – и ложка и плошка – все просто глина.  

yathā somyaikena lohamaṇinā sarvaṃ lohamayaṃ vijñātaṃ syādvācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyaṃ 
lohamityeva satyam || 6.1.5 || 

5. O Somya, it is like this: By knowing a single lump of gold you know all objects made of gold. All chan-
ges are mere words, in name only. But gold is the reality. 

5. подобно тому, дорогой, как по одному куску золота узнается все сделанное из золо-
та, [ибо всякое] видоизменение – лишь имя, основанное на словах, действительное же – 
золото; 

Другая аналогия золото и изделия из него. Здесь тоже золото различается только сло-
вами и речью.  

За всеми аналогиями стоит глубокая теория создания. Сначала была Акаш-Татва. Из 
нее возник огонь, вода и т.д. Акаш есть свойство Шабда, слов, речи. Поэтому вселен-
ная происходит из речи. Первое слово было Ом. Все начинается с имени, затем сле-
дует форма. Форма после имени. Нам кажется, что сначала я вижу форму и потом 
узнаю или даю ей имя, но Веды объясняют иначе, сначала имя. Есть некоторые объ-
екты, у которых нет даже формы, есть только имя, например, ум, мысль. Поэтому мы 
считаем, что сначала было имя. Так же логично думать, что всюду та же самая Татва, 
за всем стоит Брахман.  

Поэтому зная золото, можно сказать, что я знаю все изделия из него. Они кажутся 
разными формами и мы даем им разные имена. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 5 
 

 

yathā somyikena nakhanikṛntanena sarvaṃ kārṣṇāyasaṃ vijñātaṃ syādvācārambhaṇaṃ vikāro 
nāmadheyaṃ kṛṣṇāyasamityeva satyamevaṃsomya sa ādeśo bhavatīti || 6.1.6 || 

6. O Somya, it is like this: By knowing a single nail-cutter you know all objects made of iron. All changes 
are mere words, in name only. But iron is the reality. O Somya, this is the teaching I spoke of. 

6. подобно тому, дорогой, как по одному ножику для ногтей узнается все сделанное из 
железа, [ибо всякое] видоизменение – лишь имя, основанное на словах, действительное 
же – железо, – таково, дорогой, и это наставление". 

Другая аналогия железо и изделия из него. По сути отец учит саны Анвайя и Вьяте-
рек. Когда ты знаешь Анвайя, ты знаешь и Вьятерек. Адхьяста – Адхиштана. Зная 
основу, знаем и то, что кажется. Все та же логика, имена и формы делают все различ-
ным. Вывод из сказанного – есть только одна Реальность. Все остальное имена и 
формы, в этом состоит Учение, которому отец пытается научить сына. 

Др. Кака объясняет здесь, как мы ловимся в эту ловушку.  

Он говорит об Асти, Бхати Прийя. Все наши переживания сводятся к ним. Я знаю 
что-то, я знаю, что это что-то существует и я чувствую радость, связанную с этим 
объектом, которая проявляется в том, что я люблю или не люблю. Всякое пережива-
ние можно разделить на то, что вещь существует, я ее знаю и я ее люблю или нет. 
Мы привыкли смотреть на объекты, а не на Асти, Бхати, Прийя. Мы связываем свое я 
с переживанием объекта. Переживание становится квалифицированным: этот объект, 
с этим именем, существует и я его люблю или нет.  

Золото просто золото, но когда оно становится браслетом, мы уже не говорим о золо-
те, а только о браслете, его дизайне, дизайн может нравиться или нет. Все Асти-
Бхати -Прийя сводятся только к имени и форме. Нам нужно стремиться все свети к 
тому, что все просто переживание и я знаю его. Все время продолжаются постоянные 
переживания, я постоянно что-то знаю. Важно найти в них общую нить – имя и фор-
ма. На этом ловится наш интеллект. Он слишком занят именами и формами, которые 
возникают перед глазами, увлекается ими, вместо того, чтобы применять знание, что 
вокруг лишь Сат Чит Ананда. Почему мы видим различия? – потому что интеллект 
не просветлен. Просветленный не видит различия, для него они просто переживания, 
опыт. Отсюда следуют Васаны, необходимость очищения Буддхи, Нишкарма, спо-
собность видеть переживание и Асти Бхати Прийя. Такая основная идея, почему мы 
все это обсуждаем.  

Джива и Брахман – Джива видит различия, Брахман не видит ничего, знает только 
Себя. Огромное расстояние между Дживой и Брахманом! 

Основная тема данной главы в том, что объясняется, как все вокруг произошло от 
одного Брахмана, как все связано с Брахманом.  



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 6 
 

na vai nūnaṃ bhagavantasta etadavediṣuryaddhyetadavediṣyankathaṃ me nāvakṣyanniti bhagavāṃstveva 
me tadbravītviti tathā somyeti hovāca || 6.1.7 || 
|| iti prathamaḥ khaṇḍaḥ || 

7. [Śvetaketu said:] ‘Surely my revered teachers did not know this truth. If they knew it, why should they 
not have told me? So please explain it to me, sir.’ His father said, ‘Let it be so, my son’. 

7. – "Поистине, те почтенные [учители] не знали этого, – [сказал Шветакету], – ибо 
если бы они знали, то неужели не сказали бы мне? Поведай же мне об этом, почтен-
ный". – "Хорошо, дорогой, – сказал [отец]. 

 

ВТОРАЯ ГЛАВА 

 

sadeva somyedamagra āsīdekamevādvitīyam | taddhaika āhurasadevedamagra āsīdekamevādvitīyaṃ 
tasmādasataḥ sajjāyata || 6.2.1 || 

1. Somya, before this world was manifest there was only existence, one without a second. On this subject, 
some maintain that before this world was manifest there was only non-existence, one without a second. Out 
of that non-existence, existence emerged. 

1. – Вначале, дорогой, [все] это было Сущим, одним, без второго. Некоторые говорят: 
"Вначале [все] это было не Сущим, одним, без второго. Из этого не Сущего родилось 
Сущее". 

Очень известная шлока. О Дорогой, вначале был только Один, только Один Сат. От-
носительно этого некоторые говорят, что вначале был только Один, только Один 
Асат. Из Асат возник Сат. Из Сат возник мир.  

Здесь все теории конфликтуют с Адвайта Ведантой. Как из ничего может возникнуть 
что-то? Как вселенная могла возникнуть из ничего? Теории взрыва, другие теории, 
им нет подтверждения. Есть теории, что время вокруг вселенной и кружится, так, что 
у него нет начала. Разные философские школы: Шунья Вада, Вайшешика, Санкхья. 
Все они не соответствует концепции Сат. Как можно Одно называть Асат – Ничто. 
Если Один – то бесконечный, ничем не ограниченный. Но если есть ограничения, то 
есть нечто вокруг.  Если что-то есть, что ограничивает, то уже есть два, есть про-
странство и объект. Можно только говорить об Одном безграничном, нелогично го-
ворить об Одном и пустом, ноль. Один не может быть одновременно нулем.  

Другой аргумент: Асат не может что-либо создать. Это противоречит закону причин-
ности.  

Нет смысла говорить о «начале». Вначале был только Сат. Что значит «вначале» - 
время не участвовало. Когда было Просветление, был только Сат. Когда возникает 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 7 
 

невежество (с одной стороны такое невозможно, но оно так проявляется), начинается 
время. На самом деле реально существует только Просветление. Но кажется, будто 
что-то приходит из Просветления. Невежество результируется в имена, формы, раз-
личия. Изначально было только Просветление, сейчас только Просветление и в бу-
дущем существет только Просветление. Всегда существует только Сат Чит Ананда. 
Здесь не говорится о времени, говорится о причинности. Сат Чит Ананда, в нем как-
то возникло некоторое нарушение, Он захотел стать множественным. Само желание 
стать множественным есть невежество. Здесь начинается теория Майи. В конце кон-
цов приходим к теории Аджата Вада, мир не существует. Все, как мы уже говорили в 
Мандукье. Сначала мы сводим все к именам и формам, потом убеждаем себя, что все 
как в состоянии сна, пробужденное состояние, Джагрути, ничем не отличется от сна. 
Все просто манифестация Читты, Читта движется и тут аналогия с движущимся пла-
маненм. Когда огонь движется, он создает формы. Когда Читта перестает двигаться, 
это уже не Читта, это Сат Чит Ананда. Мы все время говорим о Сат.  

kutastu khalu somyaivaṃsyāditi hovāca kathamasataḥ sajjāyeteti| sattveva somyedamagra 
āsīdekamevādvitīyam || 6.2.2 || 

2. The father said: ‘O Somya, what proof is there for this—that from nothing something has emerged? 
Rather, before this world came into being, O Somya, there was only existence, one without a second’. 

2. Но как же, дорогой, могло это быть? Как из не Сущего родилось Сущее? Нет, внача-
ле, дорогой, [все] это было Сущим, одним, без второго. 

Здесь дается ответ тому, что было в предыдущей мантре. Сат никогда не может воз-
никнуть из Асат. Поэтому приходим к выводу, что был только Сат. Все теории Ве-
данты возникают из первой мантры и нужно с ними разорбраться, чтобы удалить со-
мнения, должна остаться убежденность в Адвайта Веданте. Вывод: Сам Брахман ни-
как не изменяется при создании мира. Так же как глина, изменяет форму, но сама 
глина не меняется и не может знать, что она как-то изменилась. 

 

tadaikṣata bahu syāṃ prajāyeyeti tattejo'sṛjata tatteja aikṣata bahu syāṃ prajāyeyeti tadapo'sṛjata | 
tasmādyatra kvaca śocati svedate vā puruṣastejasa eva tadadhyāpo jāyante || 6.2.3 || 

3. That Existence decided: ‘I shall be many. I shall be born.’ He then created fire. That fire also decided: 
‘I shall be many. I shall be born.’ Then fire produced water. That is why whenever or wherever a person 
mourns or perspires, he produces water. 

3. Оно подумало: "Да стану я многочисленным, да вырасту я!" Оно сотворило жар. Жар 
подумал: "Да стану я многочисленным, да вырасту я!" Он сотворил воду. Поэтому когда 
человек горюет или потеет, то это из жара рождается вода. 

Мир возник из первичной мысли о том, что Я один и хочу стать множественным. Сам 
Брахман начал становиться разными вещами. Из одного возникло другое и т.д. Сам 
факт, что была мысль сначала, говорит о том, что Брахман обладает способностью 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 8 
 

мыслить, способностью знать. Изначально Он был Все-Знающим, но получив мысль 
Он стал ограничнным ей, квалифицировался, чтобы сказать: «Хочу быть множе-
ственным». Не имея потенциальной способности мыслить, не может возникнуть 
мысль.  

tā āpa aikṣanta bahvyaḥ syāma prajāyemahīti tā annamasṛjanta tasmādyatra kva ca varṣati tadeva 
bhūyiṣṭhamannaṃ bhavatyadbhya eva tadadhyannādyaṃ jāyate || 6.2.4 || 
|| iti dvitīyaḥ khaṇḍaḥ || 

4. That water decided: ‘I shall be many; I shall be born.’ That water then created food. This is why whene-
ver and wherever there is rain, at once food grows in great abundance. It is from water that food is 
produced. 

4. Эта вода подумала: "Да стану я многочисленной, да вырасту я!" Она сотворила пищу. 
Поэтому, где бы ни шел дождь, там бывает обильная пища. Это из воды рождается 
пища для питания. 

Пища означает элемент земли. Из пищи возникла жизнь. Продолжают говорить о со-
здании. 

 

Лекция 2 – Главы 3-4 

Сначала повторение главы 2. 

Мантра 1: Асат не может стать Сат. Единственная возможность интерпретировать, 
как Асат может стать Сат, если считать, что Асат – то, что непроявленно, Авьякта, и 
Сат – проявленно, проявленная вселенная. Другие интерпретации Асат, например, 
Шунья или Шабда (слово) мы не принимаем, мир не может возникнуть из пустоты 
или слова.  

Мантра 2: Отсюда вывод, что только Сат может быть изначальной причиной воз-
никновения мира. Только Сат, Один, Единственный. В таком состоянии нет понятия 
времени, «до и после» уже относятся к концепции Адхьяса-Адхьярупа или Адхишта-
на-Адхьярупа или Адхьярупа-Апавада. Толко так возможно объяснить, как Сат был 
до создания.  

Адхьяшта – иллюзия, Адхиштана основа, на которой видится иллюзия. Для того, 
чтобы возникла иллюзия в подсознании, нужно сознание. Подсознание не может су-
ществовать само по себе, нужно сознание. Следовательно иллюзия не существует без 
сознания. Это все Адхиштана Адхьярупа – все произошло от Сат и время там отсут-
ствует, здесь присутствует аспект причинности.  

Мантра 3: Адхьярупа- Апавада. Мы предполагаем, что мир существует на чем-то, 
что не имеет материального существования, есть только Чистое Существование – Со-



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 9 
 

знание – Блаженство. Мы предполагаем, что материальное пришло из нематериаль-
ного, из Атмана. Мы сначала так предполагаем и затем приходим к убеждению, что 
такое не может быть.  

Третий способ смотреть на все это – Анвайя и Вьятерек. Атман Сам стал миром. Да-
лее в Упанишаде все описывается на основе Анвайя-Вьятерек.  

Говорится, что Он хотел стать множественным, огонь стал водой, вода хотела стать 
множественной и вода стала пищей. Здесь огонь, вода и пища – три элемента, вместо 
известных нам пяти Великих элементов. Где-то говорится о 5 элементах, где-то о 3, 
но система одинаковая: один элемент происходит от другого.   

Важно понимать, что огонь сам по себе не может создать ничего, ему нужно Созна-
ние. Все действия происходят на основе Сознания. Невозможно сказать, что Брахман 
производит какие-то переживания, Брахман не создает ничего. Поэтому, Кака гово-
рит, здась начинается концепция Чидабхасы, Ишвары. Нам нужно принять сначала, 
что что-то существует, прежде чем мы начнем отрицать. Чидабхаса существет для 
того, чтобы объяснить переживания, огорчения, привязанности. Поэтому мы прини-
маем, что Чидабхаса существует. У кого возникают переживания? – у Чидабхасы, 
Атман не переживает ничего. Всегда, когда читаем такие мантры, нужно помнить, 
что огонь, вода и т.е.  – все Джада, мертвая материя, она не способна ничего создать. 
Всегда нужен Чайтан за ней. Как объяснить Чайтан создающий Ачайтан? – такая вся 
логика здесь. 

Мантра 4: Вторая часть мантры говорит об Анваья. Когда вода решила стать множе-
ственной, она стала землей. Пища и земля практически одно и тоже. Описывается ло-
гика, как нужо объяснять возникновение пищи.  

Др.Кака напоминает: не ищи в логике научного объяснения. Исходный вопрос Шве-
такету был: «Как зная одно, я буду знать все». Поэтому объясняется, как все создает-
ся и как все уходит назад в это Одно. Такая система объяснения Одного. Когда отец 
объяснял ему про золото и изделия, идея была видеть золото, а не предметы. Откуда 
возникает невежество? – мы видим формы, даем им имена. Если видеть во всем Од-
но, то нет никакой разницы, никакого различия. Двайта возникает из имен и форм, 
которые мы накладываем на наши переживания. Мы смотрим, видим и как только 
что-то воплощается, становится объектом, мы попадаем в Двайту. Но когда я нахожу 
Реальность, которая стоит за всем, то это все равно, что сказать: «Все золото». Вся-
кий раз, видя воду, нужно помнить, что это огонь и т.д., такой путь назад и Истоку.  

Аналогичный процесс был в Тайттирия, только из 5 элементов. Важно помнить, что 
речь идет о Тонких элементах, не о материальных. Они остаются непроявленными до 
тех пор, пока не произойдет упятирение или утроение.  

В нескольких первых лекциях Др. Кака говорит об Упадхи. Имена и формы относят-
ся к Упадхи, поэтому и Чидабхаса тоже Упадхи – отраженное Созание на интеллекте. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 10 
 

Интеллект должен присутствовать для того, чтобы принять отражение Сознания. 
Различия в Упадхи создают различия в переживаниях. Но Чит, стоящий за ними, 
один и тот же. Двайту можно так объяснить через Упадхи.  

 Анвайя-Вьятерек 
 Адхьяста – Адхиштана 
 Адхьярупа- Апавада 
 Упадхи 

Четыре варианта, как можно рассуждать и системе. Поняв их, становится понятно, 
что они все говорят об одном и том же. Зачем нужна Упадхи? – для того, чтобы со-
здать Адхьяста, иллюзию. Когда ум чист, работают Вивек и Вайрагья, я не вижу 
больше никакой иллюзии. Иллюзия возникает в результате загрязнений в Упадхи. 
Обо всем этом следует рассуждать в терминах тонких элементов. Все очень на тон-
ком уровне соединено между собой. Мы тут рассуждаем об очень тонких понятиях. 
Брахман тоньше их всех, Он тоньше тонкого. Даже невозможно говорить о том, что 
Он тонкий. Он тоньше любой самой тонкой мысли в моем интеллекте. Поэтому важ-
но сначала, чтобы интеллект понял все концепции и связать их по крайней мере в 
своем понимании. Хотя мы не можем сказать, что я понимаю Брахман, но тем не ме-
нее понимание должно достичь такого уровня, чтобы понимать то, что я хочу по-
знать. Постоянный процесс продвижения от менее тонкого к более тонкому уровню 
понимания. Рамана Махарши просто сидел и молчал, люди, сидевшие рядом получа-
ли ответы на свои сомнения. Махарши уходил в «Я мысль». Это самая тонкая мысль 
из возможных. Это наша цель, куда мы стремимся попасть.  

Упанишада добивается от нас уйти на тонкий уровень и не оставаться на уровне 
слов. Посредством слов я получаю понимание, но оттуда нужно продвигаться на бо-
лее тонкий уровень. Мудрецы не говорят между собой, они общаются через молча-
ние.  

Некоторые школы понимают Упанишады буквально. Они говорят, что огонь создает 
воду, так говорится в Упанишаде, поэтому это истинно. На это Др. Кака приводит 
пример с Луной. Когда мы видим только ее часть, то она на самом деле освещена 
полностью и только вращается, повернулась к нам таким образом.  

 

ТРЕТЬЯ ГЛАВА 

 

teṣāṃ khalveṣāṃ bhūtānāṃ trīṇyeva bījāni bhavantyāṇḍajaṃ jīvajamudbhijjamiti || 6.3.1 || 

1. Living beings have their origin in three ways: from eggs, from parents, and from plants. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 11 
 

 

1. И у этих существ есть три породы: рожденные из яйца, рожденные от живых, рож-
денные из ростка. 

Ряд следующих мантр скорее истории. Три Элемента соединяются и создают три ти-
па существ: рожденные из яйца, рожденные друг от друга и рожденные из земли. Все 
не претендует на науку. 

seyaṃ devataikṣata hantāhamimāstisro devatā anena jīvenātmanānupraviśya nāmarūpe vyākaravāṇīti || 
6.3.2 || 

2. That god [Existence] decided: ‘Entering into these three deities [fire, water, and earth], as the individu-
al self, I shall manifest myself in many names and forms’. 

2. Это божество подумало: "Что же – да войду я с помощью живого Атмана в эти три 
божества и явлю имена и формы.  

Так Брахман стал тройным. Но и Шанкарачарья не пишет много об этих мантрах. Нет 
смысла думать, что было сначала: яйцо или курица, здесь говорится просто о при-
чине-следствии.   

Проявленное возникло из Непроявленного. Сат здесь называется «Девата», божество. 
Ему здесь дается роль Ишвары. То же самое говорится в Ишавасья Упанишаде. Он 
создал и вошел в созданное. Ишвара создал вселенную и вошел с нее. То же самое 
говорится и здась.  

Др.Кака опять обращает здесь внимание на то, что квалифицированное Сознание – 
это наша Чидабхаса или отраженное сознание. Из Мандукьи мы знаем, как Чидабхаса 
приводит к созданию мира. Здесь не говорится о Чит, но что бы ни было пережива-
нием в данном теле, все есть результат отраженного сознания.   

Брахман не связывается с миром, все происходит из-за Чидабхасы. Чидабхаса создает 
желания, хочу-не-хочу, привязанности, которые приводят к последующим рождени-
ям. Есть только один выход из колеса Самсары.  

Но сама мантра говорит об Ишваре или Мула Майе. 

Др. Кака говорит, что значит, что Ишвара вошел в мир: Так Ишвара остается далеко 
от нас. Он вошел в мир, а я только часть мира. Но Др. Кака говорит, что это Я, Мой 
интеллект создает мир и переживания. И Я сам несу себя от рождения к рождению. 
Он переключает историю, делая меня центральной фигурой в ней, а не Ишвару. Все 
обо мне, моем развитии, моем путешествии. Ни Ишвара, ни разные существа из яиц и 
т.п. не играют роли, все обо мне. Но до тех пор, пока я вижу имена и формы, я вижу 
всюду Дуальность. Я не вижу золото, вижу украшения, и я остаюсь привязанной. Это 
и есть главная тема Упанишады.  



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 12 
 

tāsāṃ trivṛtaṃ trivṛtamekaikāṃ karavāṇīti seyaṃ devatemāstisro devatā anenaiva jīvenātmanānupraviśya 
nāmarūpe vyākarot || 6.3.3 || 

3. Sat [Existence] thought, ‘I shall divide each of these three deities threefold’ Then, having entered into 
these three deities as the individual self, he manifested himself as names and forms. 

3. Да сделаю я каждое из них тройным", И это божество с помощью живого Атмана во-
шло в эти три божества и явило имена и формы. 

Все было утроено. Утроение происходит аналогично упятирению. Панчадаши более 
позднее Писание, поэтому там более тонкое описание. Мандукья должна быть тоже 
более современной, чем Чхандогья.  

Были созданы три различные силы. Из них возникло множество имен и форм.  

Что здесь важно помнить? – все происходит в отраженном сознании. Как я смотрю на 
свое отражение, сколько рыб ни пытаются поедать мое отражение, на меня это не 
влияет. Все вокруг создано только в отраженном сознании и не может влиять на Ат-
ман, Я.  

tāsāṃ trivṛtaṃ trivṛtamekaikāmakarodyathā tu khalu somyemāstisro devatāstrivṛttrivṛdekaikā bhavati 
tanme vijānīhīti || 6.3.4 || 
|| iti tṛtīyaḥ khaṇḍaḥ || 

4. [Having so decided,] he made each of these three elements threefold. But as to how each of these three 
deities becomes threefold, O Somya, learn this from me. 

4. Оно сделало каждое из них тройным. Узнай же от меня, дорогой, о том, как каждое из 
этих божеств стало тройным. 

 

 

 

ЧЕТВЕРТАЯ ГЛАВА 

 

yadagne rohitaṃrūpaṃ tejasastadrūpaṃ yacchuklaṃ tadapāṃ yatkṛṣṇaṃ tadannasyāpāgādagneragnitvaṃ 
vācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyaṃ trīṇi rūpāṇītyeva satyam || 6.4.1 || 

1. The red colour of gross fire is from subtle fire, the white colour is from subtle water, and the dark co-
lour is from subtle earth. Thus that which constitutes the ‘fire’-ness of fire is gone. All changes are mere 
words, in name only [i.e., fire is only a name indicating a certain condition]. The three colours are the 
reality. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 13 
 

1. Красный образ огня – это образ жара, белый – [образ] воды, черный – пищи. [Так] из 
огня ушло качество огня, [ибо это] видоизменение – лишь имя, основанное на словах; 
действительное же – три образа. 

Описывается процесс утроения. Красный цвет в огне – огонь, белый цвет в огне – во-
да, черный цвет в огне – пища (или земля, здесь они одно и тоже). Опять та же идея: 
пока я не вижу различия, я вижу только золото, но начав видеть различия, перестаю 
видеть золото. Когда я начинаю видеть различия в цветах, я не вижу больше огонь. 
Но все вместе цвета – это просто огонь. 

Процесс перехода от Адвайта к Двайта – это имена и формы. Всякий раз, когда что-
то воплощается, создается имя и форма, создается Вишия – объекты чувств. Мы их 
потребляем и забываем, откуда они приходят. Так же, забывая про атомы, мы дума-
ем, что это не атомы, а компьютер, мышка, т.п. Начиная смотреть на цвета огня, сам 
огонь как бы исчезает. Все создает наша Чидабхаса, наша собственная иллюзия. Ил-
люзия так же процесс создания Викара, изменение нашего понимания переживания. 
В результате мы забываем оригинал, с чего все начинается.  

Видя реальный огонь и цвета, нужно связывать их назад к исходным элементам. Вся-
кий раз получая переживание «грубого», нужно прослеживать его к трем истокам, 
трем оригиналам.  

yadādityasya rohitaṃrūpaṃ tejasastadrūpaṃ yacchuklaṃ tadapāṃ yatkṛṣṇaṃ 
tadannasyāpāgādādityādādityatvaṃ vācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyaṃ trīṇi rūpāṇītyeva satyam || 6.4.2 || 

2. The red colour of the sun is from fire, the white colour is from water, and the dark colour is from earth. 
Thus that which constitutes the ‘sun’-ness of the sun is gone. All changes are mere words, in name only. 
The three colours are the reality. 

2. Красный образ солнца – это образ жара, белый – [образ] воды, черный – пищи. [Так] из 
солнца ушло качество солнца, [ибо это] видоизменение – лишь имя, основанное на сло-
вах; действительное же – три образа. 

Другой грубый объект – солнце. Его красная часть от огня, белая от воды, черная от 
пищи. Глядя на грубые объекты, можно найти 3 истока. Так можно удалить «грубое» 
из сознания и фокусироваться только на тонком.  

yacchandramaso rohitaṃrūpaṃ tejasastadrūpaṃ yacchuklaṃ tadapāṃ yatkṛṣṇaṃ 
tadannasyāpāgāccandrāccandratvaṃ vācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyaṃ trīṇi rūpāṇītyeva satyam || 
6.4.3|| 

3. The red colour of the moon is from fire, the white colour is from water, and the dark colour is from e-
arth. Thus that which constitutes the ‘moon’-ness of the moon is gone. All changes are mere words, in na-
me only. The three colours are the reality. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 14 
 

3. Красный образ луны – это образ жара, белый – [образ] воды, черный – пищи. [Так] из 
луны ушло качество луны, [ибо это] видоизменение – лишь имя, основанное на словах; 
действительное же – три образа. 

Следующий пример – Луна. Опять 3 цвета, начав ее так видеть, уходит иллюзорность 
луны. 

yadvidyuto rohitaṃrūpaṃ tejasastadrūpaṃ yacchuklaṃ tadapāṃ yatkṛṣṇaṃ tadannasyāpāgādvidyuto 
vidyuttvaṃ vācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyaṃ trīṇi rūpāṇītyeva satyam || 6.4.4 || 

4. The red colour of lightning is from fire, the white colour is from water, and the dark colour is from e-
arth. Thus that which constitutes the ‘lightning’-ness of lightning is gone. All changes are mere words, in 
name only. The three colours are the reality. 

4. Красный образ молнии – это образ жара, белый – [образ] воды, черный – пищи. [Так] из 
молнии ушло качество молнии, [ибо это] видоизменение – лишь имя, основанное на сло-
вах; действительное же – три образа. 

Далее – молния. Все тоже самое. Любую материальную вещь раскладываем на ее ис-
токи.  

Асти Бхати Прийя еще более тонкое. Упанишада все время объясняет, как перейти к 
более и более тонкому видению мира. Как я могу по-разному думать об одном и том 
же видимом мире. Асти Бхати Прийя больше говорит о видимом переживании: я 
знаю, это существует и я люблю или нет. Эти 3 вещи есть в любом переживании.   

Сат Ишвары приходит от непроявленного, непроявленное просто проявляет себя, ис-
ходя от Брахмана. Все только Сат, независимо от того, что я чувствую. 

etaddha sma vai tadvidvāṃsa āhuḥ pūrve mahāśālā mahāśrotriyā na no'dya 
kaścanāśrutamamatamavijñātamudāhariṣyatīti hyebhyo vidāṃcakruḥ || 6.4.5 || 

5. The earlier great householders, who were well read in the Vedas, knew this. They said, ‘There is nothing 
anyone can mention that is not heard of or thought of or already known to us.’ I his is because they came 
to know about the three colours. 

5. И поистине, знающие это великие домохозяева, великие знатоки вед древности го-
ворили: "Теперь никто не назовет нам ничего неуслышанного, незамеченного, неузнан-
ного." Ибо благодаря этим [трем образам] они узнали [все]. 

 

yadu rohitamivābhūditi tejasastadrūpamiti tadvidāṃcakruryadu śuklamivābhūdityapāṃrūpamiti 
tadvidāṃcakruryadu kṛṣṇamivābhūdityannasya rūpamiti tadvidāṃcakruḥ || 6.4.6 || 

6. They knew that whatever else was seen as red was the colour of fire; whatever else was seen as white 
was the colour of water; and whatever else was seen as dark was the colour of earth. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 15 
 

 

6. Они узнали то, что казалось красным, – это образ жара. Они узнали то, что казалось 
белым, – это образ воды. Они узнали то, что казалось черным, – это образ пищи. 

 

yadvavijñātamivābhūdityetāsāmeva devatānāṃsamāsa iti tadvidāṃcakruryathā tu khalu somyemāstisro 
devatāḥ puruṣaṃ prāpya trivṛttrivṛdekaikā bhavati tanme vijānīhīti || 6.4.7 || 
|| iti caturthaḥ khaṇḍaḥ || 

7. And whatever else was not properly known they understood was the combination of those three deities 
[fire, water, and earth]. O Somya, now learn from me how these three deities enter into a person and 
become threefold. 

7. Они узнали то, что казалось неузнанным, – это совокупность этих трех божеств. 
Узнай же от меня, дорогой, как каждое из этих трех божеств, достигнув человека, 
стало тройным. 

 

Вся проявленная вселенная в этих трех. 

 

Лекция 3 – Главы 5-8_1-2 

 

 

ПЯТАЯ ГЛАВА 

 

annamaśitaṃ tredhā vidhīyate tasya yaḥ sthaviṣṭho dhātustatpurīṣaṃ bhavati yo madhyamastanmāṃsaṃ 
yo'ṇiṣṭhastanmanaḥ || 6.5.1 || 

1. When we eat food, it divides itself into three parts. The grossest part of it becomes excreta; that which is 
less gross becomes our flesh; and the finest part becomes our mind. 

1. Поглощенная пища разделяется на три части. Ее грубейшая часть становится ка-
лом, средняя – мясом, тончайшая – разумом. 

 

āpaḥ pītāstredhā vidhīyante tāsāṃ yaḥ sthaviṣṭho dhātustanmūtraṃ bhavati yo madhyamastallohitaṃ 
yo'ṇiṣṭhaḥ sa prāṇaḥ || 6.5.2 || 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 16 
 

2. When we drink water, it becomes divided in three parts. The grossest part of it becomes urine; that 
which is less gross becomes blood; and the finest part becomes prāṇa, the vital force. 

 

2. Вылитая вода разделяется на три части. Ее грубейшая часть становится мочой, 
средняя – кровью, тончайшая – дыханием. 

 

tejo'śitaṃ tredhā vidhīyate tasya yaḥ sthaviṣṭho dhātustadasthi bhavati yo madhyamaḥ sa majjā yo'ṇiṣṭhaḥ 
sā vāk || 6.5.3 || 

3. When we eat fire [i.e., butter, oil, etc.], it divides itself into three parts. The grossest part of it becomes 
bone; that which is less gross becomes marrow; and the subtlest part becomes speech. 

3. Поглощенный жар разделяется на три части. Его грубейшая часть становится ко-
стью, средняя – мозгом, тончайшая – речью. 

 

annamayaṃhi somya manaḥ āpomayaḥ prāṇastejomayī vāgiti bhūya eva mā bhagavānvijñāpayatviti tathā 
somyeti hovāca || 6.5.4 || 
|| iti pañcamaḥ khaṇḍaḥ || 

4. ‘O Somya, the mind is nourished by food, prāṇa by water, and speech by fire.’ [Śvetaketu then said,] 
‘Sir, will you please explain this to me again?’ ‘Yes, Somya, I will explain again,’ replied his father. 

4. Ибо разум, дорогой, состоит из пищи, дыхание состоит из воды, речь состоит из 
жара." – "Учи меня дальше, почтенный!" – [сказал Шветакету], "Хорошо, дорогой, – ска-
зал он. 

 

Глава 3 Упанишады все время говорит о процессе утроения: огонь, вода и пища или 
земля.  

Глава 4 приводит 3 примера: что происходит с пищей, водой и огнам на грубом, 
среднем и тонком уровне. 

Тонкий уровень пищи становится плотью, мы растем, она становится моим телом. 
Какая я была маленькая, когда родилась и все остальное – пища, которую я употре-
била за столько много лет. Нет повода гордиться своим телом, это все просто пища, 
которую я съела. Все делает природа, моих заслуг здесь нет.  

 

Тонкая составляющая становится умом. Одна из основных тем Чхандогья – ум сде-
лан из пищи. Попробуй не есть 15 дней, все мысленные способности исчезают. Све-



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 17 
 

жая пища лучше, чем старая. Но нужен здравый смысл. Пища должна быть здоровой. 
Если вся энегрия уходит на то, чтобы переварить не очень здоровую пищу, все яды, 
которые в ней, то и мысли работают слабо.  

Аналогично о воде – средняя часть становится кровью, тонкая дыханием, энергией 
жизни. 

Огонь – грубая становится костями, средняя костным мозгом и тонкая речью. Это 
кажется странным, но если размышлять о 5 Великих элементах, то Акаш, простран-
ство является качеством звука, Шабда или речи. Говоря в терминах 3 Великих эле-
ментов, они начинаются с огня, пространства в них нет. Все начинается с Омкар как 
начало вселенной. В философии речь или звук всегда соответствует началу вселен-
ной. Поэтому тонкая составляющая огня соответствует речи. 

Мантра 4 подводит итог из предыдущих мантр.   

Шветакету прости объяснять ему дальше, Гуру очень рад этому. 

 

 

ШЕСТАЯ ГЛАВА 

 

dadhnaḥ somya mathyamānasya yo'ṇimā sa urdhvaḥ samudīṣati tatsarpirbhavati || 6.6.1 || 

1. When curd is churned, the finest part of it rises to the surface. That becomes butter. 

1. – Когда сбивают молоко, дорогой, то тонкая [его сущность] поднимается вверх, она 
становится маслом. 

evameva khalu somyānnasyāśyamānasya yo'ṇimā sa urdhvaḥ samudīṣati tanmano bhavati || 6.6.2 || 

2. O Somya, in the same way, the finest part of the food that is eaten rises to the surface and becomes the 
mind. 

2. И точно так же, дорогой, когда поглощают пищу, то тонкая [ее сущность] поднима-
ется вверх, она становится разумом. 

apāṃsomya pīyamānānāṃ yo'ṇimā sa urdhvaḥ samudīṣati sā prāṇo bhavati || 6.6.3 || 

3. O Somya, the finest part of water that is drunk rises to the surface and becomes our prāṇa. 

3. Когда пьют воду, дорогой, то тонкая [ее сущность] поднимается вверх, она стано-
вится дыханием. 

 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 18 
 

tejasaḥ somyāśyamānasya yo'ṇimā sa urdhvaḥ samudīṣati sā vāgbhavati || 6.6.4 || 

4. O Somya, the finest part of fire [butter, etc.] that is eaten rises to the surface and becomes our speech. 

4. Когда поглощают жар, дорогой, то тонкая [его сущность] поднимается вверх, она 
становится речью. 

 
5 My dear, Mind is made up of Food, Lifebreath is made up of Water and Speech is made up of 
Fire.'-' Revered Sir, please explain to me again '.• 

So be it, my son, he said 

5. Ибо разум, дорогой, состоит из пищи, дыхание состоит из воды, речь состоит из жара". – 
"Учи меня дальше, почтенный!" – [сказал Шветакету]. "Хорошо, дорогой", – сказал он. 

annamayaṃ hi somya mana āpomayaḥ prāṇastejomayī vāgiti bhūya eva mā bhagavānvijñāpayatviti tathā 
somyeti hovāca || 6.6.6 || 
|| iti ṣaṣṭhaḥ khaṇḍaḥ || 

6. ‘O Somya, the mind is certainly nourished by food, pṛāṇa by water, and speech by fire.’ [Śvetaketu then 
said,] ‘Sir, will you please explain this to me again?’ ‘Yes, I will explain again, O Somya,’ replied his 
father. 

Глава 6 дает еще объяснения тонким составляющим. Если взбивать простоквашу, то 
творог остается внизу, сметана поднимается на верх. Поедая еду происходит похо-
жий процесс, как будто тело взбивает ее и производит энергию из пищи. Самое тяже-
лое уходит вниз, а тонкое поднимается на верх. Тут нет медицины, но хорошо себе 
все представить, как разделяются грубые и тонкие составляющие. 

Аналогично взбивается вода телом и тонкая ее часть становится дыханием. При 
обезвоживании нет сил.  

Что значит «потребление огня»? – мы не потребляем отдельно каждый элемент. В 
каждом продукте они уже смешаны, это не чистые элементы. Но в теле каждый из 
них взбивается телом и каждый из них производит тонкие эффекты.  

И опять ученик просит объяснять ему дальше. Мандатай шутит, что мы обычно ду-
маем, что мы уже все понимаем, не нужно мне снова объяснять. То ли дело Шветаке-
ту, он учит с энтузиазмом.  

 

СЕДЬМАЯ ГЛАВА 

 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 19 
 

ṣoḍaśakalaḥ somya puruṣaḥ pañcadaśāhāni māśīḥ kāmamapaḥ pibāpomayaḥ prāṇo napibato vicchetsyata 
iti || 6.7.1 || 

1. O Somya, a person has sixteen parts, [and all your sixteen parts are intact]. Do not eat anything for fif-
teen days, but drink as much water as you like. Life is dependent on water. If you do not drink water, you 
will lose your life. 

1. – Человек, дорогой, состоит из шестнадцати частей. Пятнадцать дней ничего не ешь, 
пей же вволю. Дыхание состоит из воды, и оно не пресекается у пьющего. 

 

sa ha pañcadaśāhāni naśātha hainamupasasāda kiṃ bravīmi bho ityṛcaḥ somya yajūṃṣi sāmānīti sa hovāca 
na vai mā pratibhānti bho iti || 6.7.2 || 

2. Śvetaketu did not eat anything for fifteen days. After that he came to his father and said, ‘O Father, what 
shall I recite?’ His father said, ‘Recite the Ṛk, Yajuḥ, and Sāma mantras.’ Śvetaketu replied, ‘I can’t recall 
any of them, sir’. 

2. Пятнадцать дней тот ничего не ел и затем приблизился к нему [со словами]: "Что же мне 
говорить?" – "Ричи, дорогой, яджусы, саманы". Тот сказал: "Поистине, они не приходят мне 
на ум". 

taṃ hovāca yathā somya mahato'bhyā hitasyaiko'ṅgāraḥ khadyotamātraḥ pariśiṣṭaḥ syāttena tato'pi na bahu 
dahedevaṃsomya te ṣoḍaśānāṃ kalānāmekā kalātiśiṣṭā syāttayaitarhi vedānnānubhavasyaśānātha me 
vijñāsyasīti || 6.7.3 || 

3. The father said to Śvetaketu: ‘O Somya, from a blazing fire, if there is but a small piece of ember left, 
the size of a firefly, it cannot bum anything bigger than that. Similarly, O Somya, because only one small 
part of your sixteen parts remains, you cannot remember the Vedas. Eat something and then you will un-
derstand what I am saying’. 

3. [Отец] сказал ему: "Подобно тому, дорогой, как от большого разожженного [огня] остает-
ся один уголек величиной со светлячка, и с его помощью нельзя много сжечь, так, дорогой, 
из шестнадцати твоих частей осталась лишь одна часть, и ты не можешь теперь с ее по-
мощью постичь веды. Ешь – тогда ты поймешь меня". 

 

sa haśātha hainamupasasāda taṃ ha yatkiṃca papraccha sarvaṃha pratipede || 6.7.4 || 

4. Śvetaketu ate something and then went to his father. Whatever his father asked him, he was able to 
follow. 

4. Тот поел, затем приблизился к нему и ответил ему на все, о чем тот спрашивал. 

 

 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 20 
 

taṃ hovāca yathā somya mahato'bhyāhitasyaikamaṅgāraṃ khadyotamātraṃ pariśiṣṭaṃ taṃ 
tṛṇairupasamādhāya prājvalayettena tato'pi bahu dahet || 6.7.5 || 

5. The father said to him: ‘O Somya, from a blazing fire, if there is but a small piece of ember left, the size 
of a firefly, the fire can again blaze up when you add some grass. The fire, in fact, can then blaze up even 
more than it did before’. 

5. И [отец] сказал ему: "Подобно тому, дорогой, как от большого разожженного [огня] оста-
ется один уголек величиной со светлячка, и когда его разжигают, покрыв травой, то с его 
помощью можно много сжечь, 

evaṃ somya te ṣoḍaśānāṃ kalānāmekā kalātiśiṣṭābhūtsānnenopasamāhitā prājvālī tayaitarhi 
vedānanubhavasyannamayaṃhi somya mana āpomayaḥ prāṇastejomayī vāgiti taddhāsya vijajñāviti 
vijajñāviti || 6.7.6 || 
|| iti saptamaḥ khaṇḍaḥ || 

6. ‘In the same way, O Somya, of your sixteen parts, only one remained. But that, when nourished by food, 
has revived, and by that you are now able to follow the Vedas. O Somya, this is why I said that the mind 
was nourished by food, prāṇa was nourished by water, and speech was nourished by fire.’ Śvetaketu now 
understood what his father was saying. 

6. так, дорогой, из шестнадцати твоих частей осталась лишь одна часть, и, покрыв ее пи-
щей и разжегши, ты можешь теперь с ее помощью постичь веды. Ибо разум, дорогой, со-
стоит из пищи, дыхание состоит из воды, речь состоит из жара". И это [Шветакету] узнал от 
него, узнал [от него]. 

Др.Кака: мы отошли от Брахмана, зачем мы все это обсуждаем? – для того, чтобы 
установить некоторую логику в голове, когда мы размышляем о вселенной, из чего 
она сделана. Все время, когда мы едим или как-то иначе взаимодействуем с Вселен-
ной, можно думать об утроении элементов. Утроение оказывает на меня влияние, ко-
гда я потребляю пищу. Даже речь есть результат утроения. Я говорю, но откуда это 
приходит? – из огня, которыя я потребила. Кто-то сказал мне что-то неприятное, я 
слышу и возвращаюсь назад к тонким элементам и затем к Брахману. Большое коли-
чество примеров нужно для лучшего понимания, чтобы укрепилось в голове. В конце 
концов нужно научиться смотреть на все как результат утроения. Все началось с то-
го, что Брахман сказал: «Я хочу стать множественным». Затем огонь захотел стать 
множественным, затем вода. Любое взаимодействие с миром можно проследить 
назад к Брахману. Мы смотрим на производное от Брахмана – Кария Брахмана, а так 
же на Кария огня, воды, пищи. Поэтому в 7 главе дается еще больше примеров.  

В отличии от других учеников, Шветакету старается понять более и более тонкие де-
тали. Он хочет понять раз и навсегда, а не забывать постоянно. Так учим мы: учим и 
тут же забываем, не способны применять. Как я отличаюсь от Шретакету! Поэтому 
часть 6 для продвинутых искателей. Мы надеемся, что в результате повторения мой 
взгляд на мир станет постоянным. В главах 8 и далее, Упанишада хочет вернуться и 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 21 
 

сказать: «Это ты!» Наша проблема в том, что Гуру говорит мне: «Это ты», но я по-
нимаю слова, но не понимаю их значение.  

Говорится о 16 частях, составляющих, человека. В некотором смысле они говорят, 
что у тебя есть 16 частей разных элементов. Одна часть потребляет один день, если 
не потреблять пищу 16 дней, то ум перестанет работать на 17-ый день.  

Предлагается Шветакету не есть 15 дней, но обязательно пить, чтобы не прекрати-
лось дыхание. Его задача провести эксперимент с умом, а не с Пранами. Как-бы у 
ума есть 16 функций. Каждый день без еды теряется одна из них.  

Шветакету не есть 15 дней и приходит к отцу. Оказывается, что Шветакету не в со-
стоянии вспомнить шлоки из Вед, которые он раньше знал. Так ослаб ум за 15 дней 
поста.  

Для разжигания огня нужна искра. Такая искра ума еще осталась, т.к. он голодал 
только 15 дней. Нужно поесть и тело опять начнет взбивать пищу и тонкая составля-
ющая будет питать ум.  

Когда он поел, он все вспомнил. Поэтому тело есть Аннамайя, Праны – Джаламайя, 
речь =Теджамайя.  

Можно попробовать записывать, что мы ели и провести аналогию с поведением, есть 
ли связь с плохим настроением или злостью. Как зависит общение с другими людь-
ми, просмотренные фильмы и еда на мой ум.  

 

 
ВОСЬМАЯ ГЛАВА 

 

Здесь говорится о сне. В данной Упанишаде все время говорится об уме, но имеется в 
виду интеллект и Читта, Антахкаран – все его элементы. Но иногда имеется в виду 
Джива, когда говорят, что ум что-то делает. 

Мы знаем, что есть 3 состояния Дживы: пробужденное, сон, глубокий сон.  Сушупти 
– глубокий сон, там уже нет Дживы, только чистое невежество. Остается только 
Упадхи Дживы.  

 

 

uddālako hāruṇiḥ śvetaketuṃ putramuvāca svapnāntaṃ me somya vijānīhīti yatraitatpuruṣaḥ svapiti nāma 
satā somya tadā sampanno bhavati svamapīto bhavati tasmādenaṃ svapitītyācakṣate svaṃhyapīto bhavati 
|| 6.8.1 || 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 22 
 

1. Uddālaka Āruṇi said to his son Śvetaketu: ‘O Somya, let me explain to you the concept of deep sleep. 
When a person is said to be sleeping, O Somya, he becomes one with Sat [Existence], and he attains his 
real Self. That is why people say about him, “He is sleeping.” He is then in his Self’. 

1. Уддалака Аруни сказал [своему] сыну Шветакету: "Узнай от меня, дорогой, об истин-
ной природе сна. Когда человек, как это, называют, спит, то он, дорогой, достигает 
тогда [высшего] бытия, достигает самого себя. Поэтому и говорят: "Он спит", ибо он 
достигает самого себя. 

Упанишада пытается разобраться, что является основой ума, когда в нем не остается 
никакой активности.  

Что реально означает, когда Джива говорит: «Я есть тело»?  В этом смысл главы 8.  

Говорится, что изначально был только Сат. В Сушупти, глубоком сне Джива стано-
вится единым с Сат (sampanno). В глубоком сне я становлюсь одним с Существовани-
ем, но я остаюсь в чистом невежестве. Когда ум перестает действовать, он становится 
одним с Сат. В некотором смысле можно говорить, что ум становится единым с Пра-
на, т.к. Праны поддерживают тело живым. Но нужно помнить, что Прана тоже Брах-
ман.  

Когда ум не действует, он отделяется от всех беспокойств, огорчений, связанных с 
миром. Единственное, что остается, это Блаженство. В Сушупти есть только Чистое 
Блаженство, т.к. нет никаких объектов для взаимодействия. 

 

sa yathā śakuniḥ sūtreṇa prabaddho diśaṃ diśaṃ patitvānyatrāyatanamalabdhvā 
bandhanamevopaśrayata evameva khalu somya tanmano diśaṃ diśaṃ patitvānyatrāyatanamalabdhvā 
prāṇamevopaśrayate prāṇabandhanaṃ hi somya mana iti || 6.8.2 || 

2. Just as a bird tied to a rope flutters here and there, and when it cannot get any shelter anywhere, it sur-
renders itself to its bondage; in the same way, O Somya, the mind runs in every direction, and when it fails 
to get a resting place anywhere, it surrenders itself to prāṇa, the vital force. The mind, O Somya, is tied to 
prāṇa. 

2. Подобно тому, как привязанная за веревку птица, устремляясь в разные стороны и 
не зная, где пристроиться, находит прибежище там, где она привязана, так, дорогой, и 
этот разум, устремляясь в разные стороны и не зная, где при строиться, находит 
прибежище в дыхании. Ибо разум, дорогой, привязан к дыханию. 

 

Но уже мантра 2 говорит об уме, как о птице, привязанной к Пранам. Веревка здесь 
Сушупти. Ум может пойти в Джагрути или Свапна. Потом он устает в конце концов 
и идет в глубокий сон, возвращается к ветке – Сат (sampanno). Там отдыхает и нахо-
дит в нем мир и блаженство, счастье отсутствия всех объектов.  



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 23 
 

Весь контекст здесь об успокоении ума, нахождении покоя, достижении мира в уме. 

Аналогия для функционирования ума: как человек входит в зеркало посредством от-
ражения, возникает Чидабхаса. 

Джива состоит из ума, Пран, речи – в конечном итоге из 3 Великих элементов. В 
пробужденном состоянии, Джигрути, все части работают.  

Свапна Ананта – так называется Сушупти, глубокий сон.  

Буквальное значение мантры: ум возвращается к своему первоистоку, к отражению, 
которое есть Джива. Отражение – это Упадхи. Во сне у невежества нет никаких объ-
ектов. Единственное, что ум способен видеть, только Сат. Опять аналогия с зерка-
лом. Если зеркало убрать, то отражения нет и тот, что был в зеркале, сливается с са-
мим объектом, это уже сам человек. Так же и с Дживой в глубоком сне: нет ни имен 
ни форм. Единственное, что остается, это Я. Причина, по которой описывается глу-
бокий сон - здесь объясняется, что происходит, когда не остается Упадхи. При этом 
еще нет просветления, нет «Тат Твам Аси». В глубоком сне Джива и Брахман одно, 
нет субъекта. Но проснувшись у Дживы нет понимания, что он Брахман. Все привя-
занности из Джагрути и тела остаются. Все мы разбирали в Мандукье.  

Хорошая аналогия: Когда зеркало удалено, Джива становится самим Брахманом.  

В пробужденном состоянии, Джагрути, Агнян, невежество + желания приводят к Па-
па и Пунья, что в свою очередь ведет к Сукха-Дукха.  

Как непросветленный человек знает, что в глубоком сне он был един с Брахманом? – 
Др. Кака отвечает, что единственное, о чем человек помнит, это чувство покоя и сча-
стья.  

Говоря об аналогии с птицей, Др. Кака говорит, что ум имеет природу ветра. Все 
время возникают мысли – Врутти, которые уносят его. Между двумя Врутти есть ко-
роткий разрыв, который ощущается, как блаженство.  

Размышляя об уме в данной шлоке, нужно думать, что ум = Джива. Веревка – это 
привязанность Дживы к различным Вишия в Джагрути и Свапна.  

Как найти то место, где есть покой, где найти Сушупти? Птица устает от действий в 
Джагрути и Свапна и ищет отдых. Такое место здесь называется Праной, но имеется 
в виду Высшее Существо, Брахман. Как же найти Брахман в Джагрути? Очевидно, 
Джива и Брахман одно, должна быть возможность найти Брахман. Отсюда идет идея 
об успокоении ума, возвращении птицы назад к Пранам. Логично, что все медита-
тивные практики фокусируются на дыхании. Как птица отдыхает на ветке, так и ум 
отдыхает на Пранах. Это позволяет увеличить разрыв между двумя мыслями.  

 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 24 
 

Лекция 4 – Глава 8_3-7 

Начали с обсуждения глубокого сна. Спящий становится очень близок к Атману, но 
не единым с Ним, Самореализация не достигается. Ум блуждает всегда, но всякий 
раз возвращается к глубокому сну. Глубокий сон как якорь или место покоя. Там ум 
может отдохнуть, т.к. там нет ничего, чем он мог бы заняться. В глубоком сне оста-
ются только Праны, которые действуют.  

aśanāpipāse me somya vijānīhīti yatraitatpuruṣo'śiśiṣati nāmāpa eva tadaśitaṃ nayante tadyathā 
gonāyo'śvanāyaḥ puruṣanāya ityevaṃ tadapa ācakṣate'śanāyeti tatritacchuṅgamutpatitaṃ somya vijānīhi 
nedamamūlaṃ bhaviṣyatīti || 6.8.3 || 

3. O Somya, now learn from me about hunger and thirst. When a person is said to be hungry, it is to be 
understood that the food he ate has been earned away by water. Just as people refer to a leader of cows, or 
a leader of horses, or a leader of people, similarly, people say that water is the leader of food. So also, O 
Somya, know that this sprout [i.e., the body] is the product of something [i.e., of food and drink]. It cannot 
be without a root. 

3. Узнай от меня, дорогой, о голоде и жажде. Когда человек, как это называют, голоден, 
то это вода уводит съеденное [им]. И как [говорят]: "уводящий коров, уводящий лоша-
дей, уводящий людей", так говорят и о воде: "уводящая пищу". Знай, дорогой, что там 
поднимается этот росток [-тело], ибо он не может быть без корня. 

Отсюда начинается обсуждение другой темы: голод и жажда. Что происходит, когда 
я чувствую голод и что происходит с пищей, которую я съедаю? – Как пастух уводит 
коров или лошадей, так вода ведет съеденную пищу к ее потреблению. 

Зачем обо всем этом говорится? – все опять сводится к Трем элементам: вода, огонь и 
пища. Вода переносит пищу или землю к ее потреблению, можно говорить о том, что 
пища растворяется в воде, откуда она изначально и произошла. Можно думать, что 
вода является причиной голода и жажды. Огонь является источником воды, вода ис-
точник земли или пищи. Основная идея мантры в том, чтобы проследить все назад к 
истоку.  В глубоком сне я близка к Брахману, к Сат, я ничего не потребляю, а только 
существую. Затем переходят на уровень тела и говорят о голоде и жажде, т.к. хотят 
найти источник, начало всего.  

Воду можно представить себе как соки в пищеварении, которые превращают пищу в 
энергию. Огонь пищеварения сжигает пищу. Когда живое существо становится го-
лодным? – когда предыдущая пища переварена.  

Тело - росток, появившийвя из воды и пищи. Огонь пищеварения превращает воду в 
Праны, жизненные силы. Прана – аналог Брахмана, в Сушупти ум отдыхает на 
Пране.  



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 25 
 

tasya kva mūlaṃ syādanyatrānnādevameva khalu somyānnena śuṅgenāpo mūlamanvicchādbhiḥ somya 
śuṅgena tejo mūlamanviccha tejasā somya śuṅgena sanmūlamanviccha sanmūlāḥ somyemāḥ sarvāḥ 
prajāḥ sadāyatanāḥ satpratiṣṭhāḥ || 6.8.4 || 

4. Where else, except in food, can the body have its root? In the same way, O Somya, when food is the 
sprout, search for water as the root; when water is the sprout, O Somya, search for fire as the root; when 
fire is the sprout, O Somya, search for Sat [Existence] as the root. O Somya, Sat is the root, Sat is the abo-
de, and Sat is the support of all these beings. 

4. И где еще мог бы быть его корень, как не в пище? И так же, дорогой, если пища – ро-
сток, ищи корень в воде. Если вода – росток, дорогой, ищи корень в жаре. Если жар – 
росток, дорогой, ищи корень в Сущем. Все эти творения, дорогой, имеют корень в Су-
щем, прибежище в Сущем, опору в Сущем. 

Эта мантра похожа на предыдущую. Мы ищем начало, источник. Тело прорастает из 
пищи. В конце концов мы найдем источник и скажем «Тат Твам Аси». 

Где может быть источник, вне пищи? От пищи назад к воде, затем назад к огню и 
назад к Сат. Все основывается на Сат. Брахман источник и основа всего.  

Пища растет из земли благодаря воде. Под действием температуры атомы соединя-
ются и образуется вода. Др. Кака объясняет в некотором смысле, как образовались 
клетки и т.п. Тепло и вода производят жизнь.  

Как пришли святые к таким выводам? Это не было научным наблюдением или ис-
следованием. Они медитировали на Брахман и на то, как возникла жизнь, и знание 
открылось им. Все, что пришло к ним, они записали, интерпретировав все в терминах 
Трех элементов. Изначально они медитировали на Атман и через Атман они постиг-
ли это знание. Так они познали, что все произошло от Атмана, от Сат. Изначально 
был только Сат. Не надо думать, что святые сидели, и под действием може быть 
наркотиков им что то привиделось, и они написали Упанишады. Вовсе нет, они ме-
дитировали на Атман, Реальность. Волшебным образом огонь возникает из Сат и из 
него далее все. Все живое и неживое исходит из Сат, Сат все пронизывает 

atha yatraitatpuruṣaḥ pipāsati nāma teja eva tatpītaṃ nayate tadyathā gonāyo'śvanāyaḥ puruṣanāya 
ityevaṃ tatteja ācaṣṭa udanyeti tatraitadeva śuṅgamutpatitaṃ somya vijānīhi nedamamūlaṃ bhaviṣyatīti || 
6.8.5 || 

5. Then when a person is said to be thirsty, it is to be understood that the water he drank has been carried 
away by fire. Just as people refer to a leader of cows, or a leader of horses, or a leader of people, simi-
larly, people say that fire is the leader of water. So also, O Somya, know that this sprout [i.e., the body] is 
the product of something [i.e., of food and drink]. It cannot be without a root. 

5. Далее, когда человек, как это называют, испытывает жажду, то это жар уводит вы-
питое. И как [говорят]: "уводящий коров, уводящий лошадей, уводящий людей", так го-
ворят и о жаре: "уводящий воду". Знай, дорогой, что там поднимается этот росток, 
ибо он не может быть без корня. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 26 
 

Здесь обращается внимание на то, что ничто не может существовать без источника, 
основы. Иди назад к источнику, придешь к нему. 

tasya kva mūlaṃ syādanyatrādbhy'dbhiḥ somya śuṅgena tejo mūlamanviccha tejasā somya śuṅgena 
sanmūlamanviccha sanmūlāḥ somyemāḥ sarvāḥ prajāḥ sadāyatanāḥ satpratiṣṭhā yathā tu khalu 
somyemāstisro devatāḥ puruṣaṃ prāpya trivṛttrivṛdekaikā bhavati taduktaṃ purastādeva bhavatyasya 
somya puruṣasya prayato vāṅmanasi sampadyate manaḥ prāṇe prāṇastejasi tejaḥ parasyāṃ devatāyām || 
6.8.6 || 

6. Where else, except in water, can the body have its root? O Somya, when water is the sprout, search for 
fire as the root; when fire is the sprout, O Somya, search for Sat [Existence] as the root. O Somya, Sat is 
the root, Sat is the abode, and Sat is the support of all these beings. As to how, O Somya, these three deiti-
es [fire, water, and earth] enter a body and each becomes threefold, this has already been explained. O So-
mya, as this person is dying, his speech merges into the mind, his mind into prāṇa, his prāṇa into fire, and 
then fire merges into Brahman, the Supreme Deity. 

6. И где еще мог бы быть его корень, как не в воде? Если вода – росток, дорогой, ищи ко-
рень в жаре. Если жар – росток, дорогой, ищи корень в Сущем. Все эти творения, дорогой, 
имеют, корень в Сущем, прибежище в Сущем, опору в Сущем. О том, дорогой, как каждое 
из этих трех божеств, достигнув человека, стало тройным, было сказано раньше. И когда, 
дорогой, этот человек умирает, то его речь погружается в разум, разум – в дыхание, дыха-
ние – в жар, жар – а высшее божество. 

То же, что и предыдущая манра. Три божества: пища, вода и огонь, достигнув чело-
века, утрояются. При смерти все происходит в обратном порядке, растворяясь в Ат-
мане.  

Мандатай описывает умирание человека: умирающий говорит медленне и медленне 
и замолкает. Но отвечает взглядом, т.к. ум еще действует. Потом и это прекращается. 
Мы чувствуем, что человек еще теплый, затем начинает остывать, все закончилось. 
Так и Упанишада описывает. Затем душа переходит в другое тело и цикл продолжа-
ется. Только у Просветленных Чидабхаса сливается с Брахманом и нет больше 
Чидабхасы, нет перерождения. Праны поглощают огонь, огонь растворяется в Ат-
мане.  

sa ya eṣo'ṇimaitadātmyamidaṃ sarvaṃ tatsatyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti bhūya eva mā 
bhagavānvijñāpayatviti tathā somyeti hovāca || 6.8.7 || 
|| iti aṣṭamaḥ khaṇḍaḥ || 

7. ‘That which is the subtlest of all is the Self of all this. It is the Truth. It is the Self. That thou art, 
O Śvetaketu.’ [Śvetaketu then said,] ‘Sir, please explain this to me again.’ ‘Yes, Somya, I will explain 
again,’ replied his father. 

7. И эта тонкая [сущность] – основа всего существующего, То – действительное, То – 
Атман. Ты – одно с Тем, Шветакету!" – "Учи меня дальше, почтенный!" – [сказал Шве-
такету]. "Хорошо, дорогой, – сказал он. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 27 
 

У Брахмана нет ни имени ни формы, поэтому простым, минимальным языком указы-
вается на Него. Если вернуться от голода и жажды, все пребывает в Этом. Это пер-
манентное Существование есть Атман, Реальность, Единственная Основа и Ты есть 
То.  

К тому моменту, когда говорится: «Тат Твам Аси» интеллект уже стал тонким, спо-
собным понимать тонкие вещи. Мы тоже к этому стремимся и хотим, чтобы интел-
лект постоянно оставался тонким. Чтобы Пробужденное состояние стало постоян-
ным, а не мерцающим мгновением.  

Первый раз слышит Шветакету эти слова и не в состоянии осознать их, спрашивает 
дальше. 

Др. Кака дальше объясняет здесь концепции Адхьярупа, Апавада, Адхиштана. Упа-
нишада говорит об этих моделях. 

 

Лекция 5 – Глава 9-12 

Шветакету в первый раз услышал «Тат Вам Аси». Др. Кака приводит пример с ко-
тенком, который играет и вдруг видит что-то незнакомое и пугается, пытается выяс-
нить, что это такое. Так и Шветакету. Он слушал- слушал, пока отец не сказал ему: 
«Сат есть Брахман, основа всего» и вдруг «Ты есть То».  – В первый раз он слышит 
«Сат есть Я». Поэтому он просит еще раз все ему объяснить. Так начинается 9 глава. 
Отец объясняет ему снова.  

 

ДЕВЯТАЯ ГЛАВА 

yathā somya madhu madhukṛto nistiṣṭhanti nānātyayānāṃ vṛkṣāṇāṃrasānsamavahāramekatāṃrasaṃ 
gamayanti || 6.9.1 || 

1. O Somya, as bees produce honey by collecting the juice from various trees and mixing them together to 
make one juice— 

1. – Подобно тому, дорогой, как пчелы, приготовляя мед, собирают соки различных де-
ревьев и делают из них один сок, 

te yathā tatra na vivekaṃ labhante'muṣyāhaṃ vṛkṣasya raso'smyamuṣyāhaṃ vṛkṣasya raso'smītyevameva 
khalu somyemāḥ sarvāḥ prajāḥ sati sampadya na viduḥ sati sampadyāmaha iti || 6.9.2 || 

2.—O Somya, and just as those juices now are no longer conscious of their separate identities, thinking, ‘I 
am the juice from such-and-such tree,’ and ‘I am the juice from such-and-such tree’; similarly, when all 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 28 
 

these beings attain unity in the Self, they are not conscious of it. They do not think, ‘We [were once separa-
te, but] now we are all one with the Self’. 

2. и эти [соки] не различают себя там, [говоря]: "Я – сок этого дерева! Я – сок того де-
рева!", так же точно, дорогой, и все эти существа, достигнув Сущего, не знают, что 
они достигли Сущего. 

Весь мед, собранный пчелами, складывается вместе, так что мед не знает больше от 
какого он цветка. Все просто мед. Весь мир имеет Сатва Рупа, но мир не знает откуда 
что пришло.  

Хотя в мантре не говорится про глубокий сон, Сушупти, Др. Кака говорит о нем. От-
куда берется общность?  - из глубокого сна. Сушупти у всех живых существ одина-
кова, нет другой возможности для нас сказать, что мы одно. Одинаковость можно 
испытать только в Сушупти. Там нет ничего, связанного с определенным «я» или 
«мое». Единственное, что там остается, это чистое невежество, которое одинаково 
для всех существ. Хотя я не знаю, что там было в Сушупти, но я знаю, что я там бы-
ла. Это тот самый Сат, общий для всех нас.    

 

ta iha vyaghro vā siṃho vā vṛko vā varāho vā kīṭo vā pataṅgo vā daṃśo vā maśako vā yadyadbhavanti 
tadābhavanti || 6.9.3 || 

3. Whatever they were before in this world—whether a tiger or lion or leopard or boar or bug or insect or 
flea or mosquito—they are born again. [They never know that they came from Sat]. 

3. Кем они ни бывают здесь – тигром, или львом, или волком, или кабаном, или червем, 
или крылатым насекомым или слепнем, или мошкой, – они рождаются снова (они нико-
гда не знают, что они пришли от Сат) {(тем они и становятся [вновь.} 

Другая аналогия. Все существа Сат. Даже у животных та же самая Сушупти. Здесь на 
земле есть Дживы с человеческим телом, и есть животные. Но только человеческий 
интеллект способен понять себя, животные понимают только желания и действуют в 
соответствии с Васанами. Человеческое «устройство» позволяет мне изменять судь-
бу. Человек способен изменить Васаны и достичь наивысшую цель. Что делают хо-
рошие дела и потом Пунья? – позволяют интеллекту не привлекаться чем-то еще и в 
конце концов дает возможность всюду видеть Реальность. Реальность во всех пере-
живаниях одна и та же - Гняна Рупа. Все-знающий проявляет себя во всех взаимо-
действиях, Все-пронизывающий проявляет себя как мое существование. И Ананда 
проявляет себя как любое удовлетворение во мне. Все это возможно только с челове-
ческим интеллектом.  

Хотя между рождениями может пройти много много лет, Васаны никуда не девают-
ся.  



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 29 
 

sa ya eṣo'ṇimaitadātmyamidaṃ sarvaṃ tatsatyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti bhūya eva mā 
bhagavānvijñāpayatviti tathā somyeti hovāca || 6.9.4 || 
|| iti navamaḥ khaṇḍaḥ || 

4. ‘That which is the subtlest of all is the Self of all this. It is the Truth. It is the Self. That thou art, 
O Śvetaketu.’ [Śvetaketu then said,] ‘Sir, please explain this to me again.’ ‘Yes, Somya, I will explain it 
again,’ replied his father.  

4. И эта тонкая [сущность] – основа всего существующего, То – действительное, То – Ат-
ман. Ты – одно с Тем, Шветакету!" – "Учи меня дальше, почтенный!" – "Хорошо, дорогой, – 
сказал он. 

Повторение логики из 8 главы. Как мед не знает, откуда он берется, так и живые су-
щества не знают, откуда они – у всех общий исток и он есть Сущность всего, Сат, 
Атман и Ты есть То.  

Здесь говорится об Освобождении после удаления Васан.  

Почему я не помню о состоянии единства с Брахманом между двумя рождениями? – 
Мы говорили о двух аналониях: мед и разные существа. Как и мед, существа не мо-
гут помнить период между новым рождением, не помнят единство с Сат, когда они 
возвращаются от Него. Когда мы просыпаемся из Сушупти, мы помним, что были 
там.  

 

ДЕСЯТАЯ ГЛАВА 

 

imāḥ somya nadyaḥ purastātprācyaḥ syandante paścātpratīcyastāḥ samudrātsamudramevāpiyanti sa 
samudra eva bhavati tā yathā tatra na viduriyamahamasmīyamahamasmīti || 6.10.1 || 

1. O Somya, those rivers belonging to the east run to the east, and those belonging to the west run to the 
west. Rising from the sea, they go back to it and become one with it. Just as, when they reach the sea, they 
do not know their separate identities—‘I am this river, ’ or ‘I am that river’— 

1. – Эти восточные реки, дорогой, текут на запад, западные – на восток. Они идут из 
моря в море, они становятся самим морем. И подобно тому, как они не знают там [о 
себе] "Я – эта [река]. Я – та [река]", 

Реки возникают из океана и возвращаются в океан. Но посередине они не помнят об 
океане. Такая аналогия. Можно представить себе, что Джива - как та река. Возник из 
океана, уходит в океан. Но как и река не знает, что она идет из океана и невежество 
остается таким же.  



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 30 
 

evameva khalu somyemāḥ sarvāḥ prajāḥ sata āgamya na viduḥ sata āgacchāmaha iti ta iha vyāghro vā 
siṃho vā vṛko vā varāho vā kīṭo vā pataṅgo vā daṃśo vā maśako vā yadyadbhavanti tadābhavanti || 
6.10.2  

2.—In the same way, O Somya, all these beings, having come from Sat [Brahman], never know this. They 
never think, ‘We have come from Sat.’ Whatever they were before in this world—whether a tiger or lion or 
leopard or boar or bug or insect or flea or mosquito—they are born again [according to their karma. They 
never know that they came from Sat]. 

2. так же точно, дорогой, и все эти существа, придя из Сущего, не знают, что они 
пришли из Сущего. Кем они ни бывают здесь – тигром, или львом, или волком, или каба-
ном, или червем, или крылатым насекомым, или слепнем, или мошкой, – тем они и ста-
новятся [вновь в соответствии с Кармой]. Они родятся снова (в соответствии с их 
Кармой. Они никогда не знают, что они пришли из Сат) 

Подобно рекам, все живые существа приходят из Сат и уходят в Него. Все тоже са-
мое, что и в главе 9, только разные аналогии. Сначала говорили о меде, теперь о ре-
ках. Все для того, чтобы убедиться, что мы поняли суть. Сущность меда сладость. 
Источник и конечная цель одна и та же (здесь нектар, его сладость). Мы чувствуем 
разделенность с Сат Рупа, хотя мы с ним одно.  

Можно думать, что река попадает в океан и больше не знает, что она была рекой. 
Растворив соль в воде, больше невозможно ее в ней увидеть, хотя она и всюду в воде. 
Так и Атман, все пронизывает, но Его невозможно увидеть. 

Все разные способы, как объяснить себе Анвайя или Адхьяста-Адхиштана или Адхь-
ярупа Апавада.  

С чисто теоретической точки зрения в Сушупти Джива перестает сущестововать, 
можно думать, что глубокий сон есть маленькая смерть. Все Дживы находятся на од-
ном уровне в Сушупти, хотя их Васаны разделены. Можно думать, что Васаны – 
наша одежда и мы совершенно голые в Сушупти. Мы просыпаемся, одеваем назад 
наши одежды и становимся все разными.    

sa ya eṣo'ṇimaitadātmyamidaṃ sarvaṃ tatsatyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti bhūya eva mā 
bhagavānvijñāpayatviti tathā somyeti hovāca || 6.10.3 || 
|| iti daśamaḥ khaṇḍaḥ || 

3. ‘That which is the subtlest of all is the Self of all this. It is the Truth. It is the Self. That thou art, 
O Śvetaketu.’ [Śvetaketu then said,] ‘Sir, please explain this to me again.’ ‘Yes, Somya, I will explain it 
again,’ replied his father. 

3. И эта тонкая [сущность] – основа всего существующего, То – действительное, То – 
Атман. Ты – одно с Тем, Шветакету!" – "Учи меня дальше, почтенный!" – "Хорошо, до-
рогой, – сказал он. 

В 11 главе приводятся 3 примера.  



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 31 
 

 

ОДИННАДЦАТАЯ ГЛАВА 

 

asya somya mahato vṛkṣasya yo mūle'bhyāhanyājjīvansravedyo 
madhye'bhyāhanyājjīvansravedyo'gre'bhyāhanyājjīvansravetsa eṣa jīvenātmanānuprabhūtaḥ pepīyamāno 
modamānastiṣṭhati || 6.11.1 || 
asya yadekāṃ śākhāṃ jīvo jahātyatha sā śuṣyati dvitīyāṃ jahātyatha sā śuṣyati tṛtīyāṃ jahātyatha sā 
śuṣyati sarvaṃ jahāti sarvaḥ śuṣyati || 6.11.2 || 

1-2. O Somya, if someone strikes at the root of a big tree, it will continue to live, though it may exude some 
juice. If he strikes at the middle, it will still live, though it may exude some juice. If he strikes at the top of 
the tree, it will survive, though it may exude some juice. Pervaded by the self, the tree will keep drinking 
juice and living happily. But if the self leaves a branch of a tree, that branch withers away and dies. If it 
leaves a second branch, that branch too will die. If it leaves a third branch, that branch also will die. If the 
self withdraws from the whole tree, then the whole tree will die. 

1. – Если бы, дорогой, ударили по корню этого большого дерева, то оно истекало бы 
[древесным соком], продолжая жить. Если бы ударили по середине, то оно истекало бы, 
продолжая жить. Если бы ударили по верхушке, то оно истекало бы, продолжая жить. 
Будучи проникнуто живым Атманом, оно прочно стоит, постоянно поглощая влагу и 
пребывая в радости. 

2. И если жизнь покидает одну его ветвь, та засыхает, если покидает вторую – та за-
сыхает; если покидает третью – та засыхает; если покидает все [дерево] – то все 
оно засыхает. Знай же, дорогой, что это так, – сказал он. 

Все дерево полно одного и того же сока. Ветки отламываются и отмирают. Джива не 
умирает, если отрезать ему руку или ногу. Часть тела может быть удалена у Дживы. 
Но даже если все тело умрет, Джива не умирает. Такая аналогия.  

Соки, текущие по дереву – это жизнь. Ветка может умереть, но пока соки текут, де-
рево живет.  

Пока жизненные силы проходят по телу, оно кажется живым. Но когда тело умирает, 
жизненные силы уходят вместе с Дживой.  

Согласно концепции, Джива – отражение Чистого Сознания. Чистое Сознание нико-
гда не умирает, просто переходит на другое внутренее устройство.  

 

 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 32 
 

evameva khalu somya viddhīti hovāca jīvāpetaṃ vāva kiledaṃ mriyate na jīvo mriyate iti sa ya 
eṣo'ṇimaitadātmyamidaṃ sarvaṃ tatsatyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti bhūya eva mā 
bhagavānvijñāpayatviti tathā somyeti hovāca || 6.11.3 || 
|| iti ekādaśaḥ khaṇḍaḥ || 

3. The father said; ‘O Somya, know this: When the self leaves the body, the body surely dies. The self, 
however, never dies. That which is the subtlest of all is the Self of all this. It is the Truth. It is the Self. That 
thou art, O Śvetaketu.’ [Śvetaketu then said,] ‘Sir, please explain this to me again.’ ‘Yes, Somya, I will ex-
plain it again,’ replied his father. 

3. – Поистине, покинутое жизнью, это [существо] умирает, но [сама] жизнь не умирает. 
И эта тонкая [сущность] – основа всего существующего, То – действительное, То – 
Атман. Ты – одно с Тем, Шветакету!" – "Учи меня дальше, почтенный!" – "Хорошо, до-
рогой, – сказал он. 

Тело разрушается, но тонкая сущность никогда не разрушается. Это Истина и ты есть 
это То.  Должно быть удалено тело и все привязанности. Тогда Джива не отличается 
от Атмана, един с ним.  

 

ДВЕНАДЦАТАЯ ГЛАВА 

Махавакья. Что нужно удалить у Дживы, чтобы равенство сошлось? – в этом смысл 
всех примеров. Нужно удалить оба Упадхи. У Ишвары это Упадхи Майи.  

Отец все время говорит Шветакету: «Тат Твам Аси». Что же нужно удалить? Ожида-
ется, что Шритакету фокусируется на общность, на эссенцию. Из каждой аналогии 
нужно выделить эту эссенцию и удалить все остальное. Так нужно рассуждать обо 
всех примерах.  

В главе 12 другая аналогия.  

nyagrodhaphalamata āharetīdaṃ bhagava iti bhinddhīti bhinnaṃ bhagava iti kimatra paśyasītyaṇvya 
ivemā dhānā bhagava ityāsāmaṅgaikāṃ bhinddhīti bhinnā bhagava iti kimatra paśyasīti na kiṃcana 
bhagava iti || 6.12.1 || 

1. Uddālaka said, ‘Bring me a fruit from this banyan tree.’ Śvetaketu replied, ‘I have brought it, sir.’ 
Uddālaka: ‘Break it.’ Śvetaketu: ‘I’ve broken it, sir.’ Uddālaka: ‘What do you see inside?’ Śvetaketu: 
‘There are tiny seeds, sir.’ Uddālaka: ‘Break one of them, my son.’ Śvetaketu: ‘Sir, I’ve broken it.’ 
Uddālaka: ‘What do you see in it?’ Śvetaketu: ‘Nothing, sir’. 

1. – Принеси сюда плод ньягродхи". – "Вот он, почтенный". – "Разломи его". – "Он разло-
ман, почтенный". – "Что ты видишь в нем?" – "Эти маленькие семена, почтенный". – 
"Разломай же одно из них". – "Оно разломлено, почтенный". – "Что ты видишь в нем?" – 
"Ничего, почтенный". 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 33 
 

 

taṃ hovāca yaṃ vai somyaitamaṇimānaṃ na nibhālayasa etasya vai somyaiṣo'ṇimna evaṃ 
mahānyagrodhastiṣṭhati śraddhatsva somyeti || 6.12.2 || 

2. Uddālaka said: ‘O Somya, the finest part in that seed is not visible to you. But in that finest part lies hid-
den the huge banyan tree. Have faith in what I say, O Somya’. 

2. И он сказал ему: "Поистине, дорогой, вот – тонкая [сущность], которую ты не восприни-
маешь; поистине, дорогой, благодаря этой тонкой [сущности] существует эта большая 
ньягродха. Имей веру в то, что я говорю (Верь этому, дорогой.) 

Что там внутри семечка? Не может быть, что там ничего нет. Весь мир проявляется 
из него. Достигнув Шунья в медитации нужно тоже двигаться дальше. Интеллект 
должен быть активным. «Кто переживает Шунья? – Я, но я не Шунья». Значит я 
должна быть отдельна от Шунья. Если я разрезаю зернышко и ничего не вижу в нем, 
то откуда вырастает дерево, из чего? Такой процесс нахождения истока и идти даль-
ше, за пределы Шунья. Так тоже можно понимать «Тат Твам Аси».  

Внутри семени есть нечто, из чего вырастает дерево.  

Др. Кака говорит, что вместо Шуньи, попытайся увидеть, как весь мир возник из се-
мени. Семя – это Непроявленное, Авьякта. Хотя Непроявленное кажется «ничем», но 
это семя вселенной. Откуда берется Непроявленное? – из первичной мысли «хочу 
стать множественным». Поэтому остановившись на Нуле, утрачивается понимание 
вселенной. Не нужно пытаться разломать семя, а используй его для понимания, отку-
да все взялось.  

Есть разные выводы для понимания Авьякта:  

 ничего не произошло, т.к. из ничего ничего не может произойти – Аджата Вада. 
 Все, что произошло, только иллюзия, воображение – Майя Вада   

Хотя ничего не видно в семени, там заложено целое дерево Баньян, со всеми листь-
ми, ветками, плодами. Нужно иметь веру в это! Из этой тонкой сущности вырастает 
вселенная. Вера необходима, т.к. одного интеллекта здесь недостаточно. Трудно 
представить себе Авьякта как семя вселенной.  

 

sa ya eṣo'ṇimaitadātmyamidadṃ sarvaṃ tatsatyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti bhūya eva mā 
bhagavānvijñāpayatviti tathā somyeti hovāca || 6.12.3 || 
|| iti dvādaśaḥ khaṇḍaḥ || 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 34 
 

3. ‘That which is the subtlest of all is the Self of all this. It is the Truth. It is the Self. That thou art, 
O Śvetaketu.’ [Śvetaketu then said,] ‘Sir, please explain this to me again.’ ‘Yes, Somya, I will explain it 
again,’ replied his father. 

3. И эта тонкая [сущность] – основа всего существующего, То – действительное, То – 
Атман. Ты – одно с Тем, Шветакету!" – "Учи меня дальше, почтенный!" – "Хорошо, до-
рогой, – сказал он. 

Авьякта – это тонкая сущность и ты есть То. 

 

 

Лекция 6 – Глава 13-16 
 

ТРИНАДЦАТАЯ ГЛАВА 

 

lavaṇametadudake'vadhāyātha mā prātarupasīdathā iti sa ha tathā cakāra taṃ hovāca yaddoṣā 
lavaṇamudake'vādhā aṅga tadāhareti taddhāvamṛśya na viveda || 6.13.1 || 
yathā vilīnamevāṅgāsyāntādācāmeti kathamiti lavaṇamiti madhyādācāmeti kathamiti 
lavaṇamityantādācāmeti kathamiti lavaṇamityabhiprāsyaitadatha mopasīdathā iti taddha tathā cakāra 
tacchaśvatsaṃvartate taṃ hovācātra vāva kila tatsomya na nibhālayase'traiva kileti || 6.13.2 || 

1-2. [Uddālaka said,] ‘Put this lump of salt into water and come to me in the morning.’ Śvetaketu did as he 
was told. Uddālaka said to him, ‘My son, bring me the salt that you put in the water.’ Śvetaketu looked, but 
he could not find it, as the salt had dissolved in the water. [Uddālaka said,] ‘My son, drink the water at the 
surface.’ [Śvetaketu did that, and Uddālaka asked,] ‘How does it taste?’ [Śvetaketu replied,] ‘It is saline.’ 
[Uddālaka then said:] ‘Drink it from the middle. How does it taste?’ ‘It is saline.’ ‘Drink it from the bot-
tom. How does it taste?’ ‘It is saline.’ ‘Throw the water away and then come to me.’ Śvetaketu did so. The 
father said to him: 

 

1. – Положи эту соль в воду и приди ко мне утром". И тот так и сделал. [Отец] сказал 
ему: "Принеси-ка ту соль, которую ты вечером положил в воду". И, поискав, он не нашел 
[соли], ибо она растворилась. 

2. [Отец сказал:] Попробуй-ка эту [воду] сверху – какая она?" – "Соленая". – "Попробуй со 
дна – какая она?" – "Соленая". – "Попробуй с середины – какая она?" – "Соленая". – 
"Оставь ее и приблизься ко мне". И тот так и сделал и сказал: "Она все время одинако-
ва". [Отец] сказал ему: "Поистине, дорогой, ты не воспринимаешь здесь Сущего, [но] 
здесь оно и есть. 

 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 35 
 

sa ya eṣo'ṇimaitadātmyamidaṃ sarvaṃ tatsatyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti bhūya eva mā 
bhagavānvijñāpayatviti tathā somyeti hovāca || 6.13.3 || 
|| iti trayodaśaḥ khaṇḍaḥ || 

3. ‘That which is the subtlest of all is the Self of all this. It is the Truth. It is the Self. That thou art, 
O Śvetaketu.’ [Śvetaketu then said,] ‘Sir, please explain this to me again.’ ‘Yes, Somya, I will explain it 
again,’ replied his father. 

3. И эта тонкая [сущность] – основа всего существующего, То – действительное, То – 
Атман. Ты – одно с Тем, Шветакету!" – "Учи меня дальше, почтенный!" – "Хорошо, до-
рогой, – сказал он. 

Отец объясняет Шветакешу «Тат Твам Аси», а тот не в состоянии понять, поэтому 
снова и снова просит объяснить ему. Сначала была аналогия пчел, приносящих 
нектар. Нектар собирается в мед множеством пчел, но он забывает какая пчела его 
принесла, из какого он цветка.  

Затем была аналогия с рекой. Все реки становятся океаном и не сохраняют память о 
том, откуда они пришли, все просто вода. Хотя реки текут по различным руслам 
(можно думать, что это Упадхи, похожее на Упадхи Дживы), вода не сохраняет свою 
индивидуальность, все смешивается в просто воду в океане. 

Человек знает, что он человек, тигр знает, что он тигр. После смерти все на короткое 
время сливаются с Атманом, но никто не помнит себя Атманом. Как же так происхо-
дит, как мы не чувствуем в себе Атман? В состоянии глубокого сна я объединяюсь с 
Брахманом, но просыпаясь я ничего не помню. Как так получается? – Для объясне-
ния 13 глава приводит аналогию с водой и солью. 

Ты знаешь, что положил в воду соль, но не можешь теперь ее найти. Но вся вода со-
леная, значит она в воде, хотя я ее и не вижу. Аналогия: до того, как Сат отразился в 
Антахкаране, Он всегда был. Но в момент, когда Сат стал моим сознанием, оно, мое 
сознание, направлено только во вне и не в состоянии видеть себя. Отраженное созна-
ние не может видеть само Сознание, т.к. оно всего лишь отражение. Вода – это в ана-
логии Буддхи. Хотя Буддхи несет на себе отражение Сознания, оно само не в состоя-
нии познать Сознание. Буддхи чувствует себя так, как будто оно само по себе суще-
ствует без Сознания, оно чувствует себя сознательным. Соленая вода не может быть 
без соли, но соль невозможно выделить.  

Аналогично, Атман пронизывает все, Он всюду. Но Его невозможно ощутить, почув-
ствовать. Он невидим, как соль невидима для глаз. Так объясняется почему я не в со-
стоянии помнить свое Я. Нужно искать Его, а мы все время смотрим наружу и ищем 
объекты, поэтому и не видим.  

Как тонкое существование соли в воде не видно, но дает возможность почувствовать 
соленый вкус, так и Атман не виден, но все переживания основаны на нем. И Это 
естьТы. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 36 
 

В предыдущем примере с нектаром и медом вывод делается, что одно и то же Созна-
ние во всех. Здесь говорится, что Сознание пронизывает все и всех нас. Мы не спо-
собны почувствовать Его, т.к. мы пытаемся использовать Праманы. Но Оно не по-
стижимо Праманами, органами чувств, логикой. Его можно выявить только либо че-
рез веру или прямое переживание.  

Немного другое объяснение: соленость воды невозможно увидеть или услышать – 
звук одинаковый и выглядит одинаково. Соленость можно почувствовать только не-
которыми органами, а не всеми. Так и для поиска Атмана, нужно настроить органы, 
размышлять более тонко. 

Др. Кака говорит, что должна быть некоторая вера в то, что я ищу Сат и Он суще-
ствует и что я не в состоянии ощутить его при помощи Праман. Когда мы все это хо-
рошо понимаем, то и поиск Я изменяется. Я буду искать Я при помощи удаления 
Упадхи, разворачивая внимание во внутрь, медитируя. Но должна быть вера в успех, 
в то, что Он существует 

 

ЧЕТЫРНАДЦАТАЯ ГЛАВА 

 

yathā somya puruṣaṃ gandhārebhyo'bhinaddhākṣamānīya taṃ tato'tijane visṛjetsa yathā tatra 
prāṅvodaṅvādharāṅvā pratyaṅvā pradhmāyītābhinaddhākṣa ānīto'bhinaddhākṣo visṛṣṭaḥ || 6.14.1 || 

1. O Somya, as when a person is brought blindfolded from the Gandhāra country and left in a deserted 
place, he turns sometimes to the east, sometimes to the north, sometimes to the south, and sometimes to the 
west, shouting: ‘I have been brought here blindfolded! I have been left here blindfolded!’— 

1. – Подобно тому, дорогой, как если человека уведут с завязанными глазами из [стра-
ны] гандхарцев и затем оставят его в безлюдном месте, и он будет восклицать, [пово-
рачиваясь] то к востоку, то к северу, то к югу, то к западу: "Меня привели сюда с завя-
занными глазами, меня оставили здесь с завязанными глазами!" – 

tasya yathābhinahanaṃ pramucya prabrūyādetāṃ diśaṃ gandhārā etāṃ diśaṃ vrajeti sa grāmādgrāmaṃ 
pṛcchanpaṇḍito medhāvī gandhārānevopasampadyetaivamevehācāryavānpuruṣo veda tasya tāvadeva 
ciraṃ yāvanna vimokṣye'tha sampatsya iti || 6.14.2 || 

2.—And as someone may remove that person’s blindfold and say, ‘Gandhāra is this way; go this way,’ and 
the intelligent man goes from one village to another, asking his way and relying on the information people 
give, until he reaches Gandhāra; similarly, a person who gets a teacher attains knowledge. His delay is 
only as long as he is not free of his body. After that he becomes merged in the Self. 

2. и если, сняв с него повязку, ему скажут: "В той стороне – гандхарцы, иди в ту сторо-
ну", то, спрашивая [дорогу] от деревни к деревне, сведущий и рассудительный, он до-



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 37 
 

стигнет гандхарцев,- точно так же и здесь человек, имеющий наставника, знает: "Я 
буду в этом [мире], пока не освобожусь, затем я достигну [цели]". 

sa ya eṣo'ṇimaitadātmyamidaṃ sarvaṃ tatsatyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti bhūya eva mā 
bhagavānvijñāpayatviti tathā somyeti hovāca || 6.14.3 || 
|| iti caturdaśaḥ khaṇḍaḥ || 

3. ‘That which is the subtlest of all is the Self of all this. It is the Truth. It is the Self. That thou art, 
O Śvetaketu.’ [Śvetaketu then said,] ‘Sir, please explain this to me again.’ ‘Yes, Somya, I will explain it 
again,’ replied his father. 

3. И эта тонкая [сущность] – основа всего существующего, То – действительное, То – 
Атман, Ты – одно с Тем, Шветакету!" – "Учи меня дальше, почтенный". – "Хорошо, до-
рогой, – сказал он. 

Здесь говорится о Мумукшутва.  

Как человек, хотя и не слепой, но с завязанными глазами, был уведен далеко от дома 
и оставлен в лесу и человек потерялся. Он стал кричать и звать на помощь, как ему 
найти путь домой. Тут пришел кто-то и снял с него повязку и объяснил ему путь. Че-
ловек пошел, спрашивая дорогу снова и снова и, наконец, пришел домой. 

Так и только тот, у кого есть настоящий Гуру, способен найти дорогу к своему ис-
тинному Я. Такая аналогия. Нужен Гуру и нужно намерение дойти до цели. Кто-то 
должен снять повязку и указать направление, но идти нужно самому.  

Гуру должен знать куда тебе идти, должен знать и указать направление, куда дви-
гаться.  

Упанишада говорит, что уже сказаны все аналогии, сказано, что Атман, как соль, ко-
торую нельзя увидеть и Он не часть ежедневных переживаний, которые мы все зна-
ем. Теперь нужно найти Гуру и с полным намерением двигаться к цели. Пока ты дви-
гаешься в правильном направлении, сколько бы не было леса на пути, ты будешь 
двигаться к прогрессу.  

Гуру направляет слепого, объясняет путь, но никто не спрашивает у Гуру, как он сам 
попал в дремучий лес, способен ли он там выжить, может быть ему самому нужна 
помощь? Здесь тело, полное желаний, страстей, привязанностей, сравнивается с дре-
мучим лесом. Ответ Гуру: я пришел сюда, чтобы указать тебе твой путь. Но сам я не 
боюсь леса, не беспокойся за меня. 

Важна 2 мантра: And as someone may remove that person’s blindfold and say, ‘Gandhāra is this way; 
go this way,’ and the intelligent man goes from one village to another, asking his way and relying on the 
information people give, until he reaches Gandhāra; similarly, a person who gets a teacher attains 
knowledge. His delay is only as long as he is not free of his body. After that he becomes merged in the Self. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 38 
 

Нужен Гуру, но до тех пор, пока тело не умрет, нельзя быть совершенно единым с 
Атманом. Но когда тело отпадет – вместо того, чтобы сказать, что ты покидаешь те-
ло, говорится о том, что тело отпадает, твое переживание и знание не изменяется, ты 
достигнешь Единства. 

Выражается сомнение: не очевидно, что когда тело отпадает, что происходит с Сан-
читкармой?  Как возможно освобождение, если остается Санчиткарма. – Причина, по 
которой приходится ждать Единство в Прарабдхе. Ее нужно отработать. Пример: ес-
ли стрелу выпустили из лука, ее уже не вернуть, не зависимо от того, попадает она в 
цель или нет. Но те стрелы, которые еще не выстрелены, просто исчезают.  

Другая аналогия: огонь Знания сжигает всю Санчиткарму.  

Еще другая: мы рождаемся с ведром Прарабдхи и это ведро принадлежит данному 
телу. Нужно истратить все ведро, т.к. для этого ты получил тело. Когда нет ведра, то 
нет и тела. Тело должно истратить ведро. Джива не помнит совершенно Санчиткар-
му.  

Итак, сказали, что все Великие Элементы – это Ты, Тонкое Существование – это Ты. 
Теперь нужно достичь Просветления и подождать, пока тело отпадет. Так заканчива-
ется 14 глава. 

 

ПЯТНАДЦАТАЯ ГЛАВА 

 

puruṣaṃ somyotopatāpinaṃ jñātayaḥ paryupāsate jānāsi māṃ jānāsi māmiti tasya yāvanna vāṅmanasi 
sampadyate manaḥ prāṇe prāṇastejasi tejaḥ parasyāṃ devatāyāṃ tāvajjānāti || 6.15.1 || 

1. When a person is seriously ill, O Somya, his relatives sit around him and ask: ‘Do you recognize me? 
Do you recognize me?’ So long as his speech does not merge with his mind, his mind with his prāṇa, his 
prāṇa with the heat in his body, and the heat with the Supreme Self, he will be able to recognize them. 

1. – Так, дорогой, вокруг [смертельно] больного человека собираются родные [и спраши-
вают]: "Ты узнаешь меня? Ты узнаешь меня?" И пока его речь не погружается в разум, 
разум – в дыхание, дыхание – в жар, жар – в высшее божество, до тех пор он узнает 
[их]. 

atha yadāsya vāṅmanasi sampadyate manaḥ prāṇe prāṇastejasi tejaḥ parasyāṃ devatāyāmatha na jānāti 
|| 6.15.2 || 

2. Then when his speech merges into his mind, his mind into prāṇa, his prāṇa into the heat in his body, and 
the heat into the Supreme Self, he no longer knows them. 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 39 
 

2. Когда же его речь погружается в разум, разум – в дыхание, дыхание – в жар, жар – в 
высшее божество, то он не узнает [их]. 

sa ya eṣo'ṇimaitadātmyamidaṃ sarvaṃ tat satyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti bhūya eva mā 
bhagavānvijñāpayatviti tathā somyeti hovāca || 6.15.3 || 
|| iti pañcadaśaḥ khaṇḍaḥ || 

3. ‘That which is the subtlest of all is the Self of all this. It is the Truth. It is the Self. That thou art, 
O Śvetaketu.’ [Śvetaketu then said,] ‘Sir, please explain this to me again.’ ‘Yes, Somya, I will explain it 
again,’ replied his father. 

3. И эта тонкая [сущность] – основа всего существующего. То – действительное, То – 
Атман. Ты – одно с Тем, Шветакету!" – "Учи меня дальше, почтенный". – "Хорошо, до-
рогой, – сказал он. 

Аналогия с Великими Элементами во мне. Человек умирает от болезни. Речь исчеза-
ет в уме, ум исчезает в Пранах, Праны исчезают в элементе огня, огонь в Атмане. 
Пока элемент огня не исчез в Атмане, больной способен общаться, взаимодейство-
вать с окружающими его людьми, как будто они отличны от него. Но уйдя от Вели-
ких элементов, он уже не чувствует себя отдельно от них. Он не видит их отдельно, 
не знает их отдельно, потому что он есть Сознание, а тело – ничто иное, как мир.  

Похожим образом я должна прийти к тому, что Я есть То, но не умирая. Мне нужно 
найти То.  

 

ШЕСТНАДЦАТАЯ ГЛАВА 

 

puruṣaṃ somyota hastagṛhītamānayantyapahārṣītsteyamakārṣītparaśumasmai tapateti sa yadi tasya kartā 
bhavati tata evānṛtamātmānaṃ kurute so'nṛtābhisaṃdho'nṛtenātmānamantardhāya paraśuṃ taptaṃ 
pratigṛhṇāti sa dahyate'tha hanyate || 6.16.1 || 

1. O Somya, suppose a man is brought with his hands tied, and they say: ‘This man has stolen something. 
He has committed robbery. Heat up an axe for him.’ If he has committed the offence, then surely he will 
prove himself to be a liar. Being dishonest and trying to hide under the cover of falsehood, he will be 
burned when he grasps the hot axe, and then he will be killed. 

1. – Так, дорогой, схватив за руки, ведут человека [говоря]: "Он утащил, он совершил 
воровство, раскалите для него топор!" И если он совершил это [воровство], то он де-
лает себя лжецом. Стремящийся к лжи, покрыв себя ложью, он берется за раскаленный 
топор. Он обжигается, и тогда его убивают. 

 



                                               Чхандогья Упанишада 
 

 40 
 

atha yadi tasyākartā bhavati tateva satyamātmānaṃ kurute sa satyābhisandhaḥ 
satyenātmānamantardhāya paraśuṃ taptaṃ pratigṛhṇāti sana dahyate'tha mucyate || 6.16.2 || 

2. But if he has not committed the offence, then surely he will prove himself to be truthful. Being honest, he 
will be protected by the cover of truth and will not be burned when he grasps the hot axe. He will then be 
set free. 

2. Если же он не совершил этого [воровства], то он делает себя правдивым. Стремя-
щийся к правде, покрыв себя правдой, он берется за раскаленный топор. Он не обжига-
ется, и тогда его освобождают. 

sa yathā tatra nādāhyetaitadātmyamidaṃ sarvaṃ tatsatyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti taddhāsya 
vijajñāviti vijajñāviti || 6.16.3 || 
|| iti ṣoḍaśaḥ khaṇḍaḥ || 
|| iti ṣaṣṭho'dhyāyaḥ || 

3. ‘That man, being honest, is not affected by the hot axe. That [Self] is the Self of all this. It is the Truth. It 
is the Self. That thou art, O Śvetaketu.’ Śvetaketu learnt this well from his father. 

3. То, что он не обжигается при этом, и есть основа всего существующего, То – дей-
ствительное, То – Атман. Ты – одно с Тем, Шветакету!" Вот что тот узнал от него, 
узнал [от него]. 

Если он вор, то он будет покрыт ложью и ложь сожжет его. Если же он не вор, он 
окружит вебя правдой и правда спасет его.  

До тех пор, пока я окружаю себя иллюзией, ложью, я сгораю от последствий мира 
вокруг. Осознав Истину, она защищает меня от окружающего мира. Эта Истина есть 
Атман. Познав Ее, я больше не сгорю. И эта Истина есть Ты.  

В этот момент Шветакету достиг Само-Реализации. Он не сказал ничего и не спросил 
больше ничего. 

 

В комментариях обсуждаются вопросы: 

Кто такой Шветакету? – Невежественный Джива, после Просветления «Тат Твам 
Аси», Твам стало Тат, Сознанием.  

 


